
 
HYRJE 
 

1 

INSTITUTI I TRASHËGIMISË SHPIRTËRORE  

E KULTURORE TË SHQIPTARËVE – SHKUP  

 

 
 

 

 

DASMA NË TREVAT 

SHQIPTARE 
(Konferencë shkencore – 03.05.2019, Shkup) 

 

 

 

 

26 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Shkup, 2019



 
 HYRJE 

 

2 

Boton:  
INSTITUTI I TRASHËGIMISË SHPIRTËRORE  

E KULTURORE TË SHQIPTARËVE – SHKUP 
 

Vëllimi 26 – 2019 

Biblioteka: SCUPI 

 
Për botuesin: 

Prof. dr. Skender Asani 

 
Kryeredaktor: 

Prof. dr. Sefer Tahiri 

 

Këshilli redaktues: 

Prof. dr. Skender Asani 

Prof. dr. Izaim Murtezani 

Prof. dr. Sevdail Demiri 

Doc. dr. Hidajete Azizi 

Mr.sc. Rini Useini 

Mr.sc. Besnik Rameti 

Mr.sc. Isamet Bakiu 

 

Copyright©ITSHKSH, 2019 

Të gjitha të drejtat janë të rezervuara për botuesin. 

 

ISBN: 978-608-4653-97-4 

 

www.itsh.edu.mk 

 

 

 

                               Ky botim financohet nga: 

 

http://www.itsh.edu.mk/


 
HYRJE 
 

3 

INSTITUTI I TRASHËGIMISË SHPIRTËRORE  

E KULTURORE TË SHQIPTARËVE – SHKUP  

 

 
 

 

 

 

 

DASMA NË TREVAT 

SHQIPTARE 
(Konferencë shkencore – 03.05.2019) 

 

 

 

26 

 

 
 

 
 

 

 
Shkup, 2019



 
 HYRJE 

 

4 

 

 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
HYRJE 
 

5 

 

TRYEZA E LËNDËS:  

Tryeza e lëndës:......................................................................................... 5 

Hyrje ......................................................................................................... 7 

Dr. Izaim MURTEZANI ......................................................................... 11 

SIMBOLIKA E PJELLORISË ................................................................ 11 

Dr. Bukurije MUSTAFA......................................................................... 33 

DISA ELEMENTE KANUNORE DHE  ETNOLEKSEMA TË DASMËS

................................................................................................................. 33 

Dr. Vebi BEXHETI ................................................................................. 42 

DASMA NË VESHALLË TË TETOVËS .............................................. 42 

Dr. Nebi Dervishi .................................................................................... 56 

DASMAT STRUGANE DIKUR DHE SOT .......................................... 56 

Dr. Mustafa Ibrahimi ............................................................................... 75 

KËNGË DHE RITE NË DASMAT E RAJONIT TË PRILEPIT DHE 

KRUSHOVËS ......................................................................................... 75 

Dr. Nexhat Çoçaj ..................................................................................... 87 

dasma dhe DISA specifika TË saj në krahinën e Hasit ........................... 87 

Doc.dr. Minir ADEMI ........................................................................... 104 

Doc.dr. Avni AVDIU ............................................................................ 104 

RITET E DASMËS TRADICIONALE  SHQIPTARE NË 

KARADAKUN  E KUMANOVËS ...................................................... 104 

PhD.Cand. Ismet BEXHETI ................................................................. 119 

KËNGËT DHE VALLET NË DASMAT  E RAJONIT TË 

KARADAKUT ..................................................................................... 119 

Prof. Dr. Nevrije BISLIMI-ISMAILI.................................................... 135 

DASMA NË SHTËPINË E VAJZËS ................................................... 135 

Kosovare KRASNIQI ........................................................................... 142 



 
 HYRJE 

 

6 

RITET DHE CEREMONITË E DASMËS  NË RAJONIN E 

ANAMORAVËS................................................................................... 142 

Dr. Mustafë Haziri ................................................................................ 157 

Ritet e dasmës tradicionale  nË Drenicë të Kosovës ............................. 157 

PhD.Cand. Besnik RAMETI ................................................................. 167 

RITET DHE CEREMONITË E DASMAVE  NË RAÇE TË SHKUPIT

............................................................................................................... 167 

PhD.Cand. Rini USEINI ....................................................................... 176 

VËSHTRIM ANTROPOLOGJIK  I ÇËSHTJEVE EKONOMIKE TË 

DASMAVE BASHKËKOHORE SHQIPTARE ................................... 176 

Dr. Bekim RAMADANI ....................................................................... 182 

AHENGU I BRISHTË I DASMAVE  TË SOTME SHQIPTARE ....... 182 

  

 



 
HYRJE 
 

7 

HYRJE 

Dasma shqiptare, në kuptimin e saj tradicional, paraqet në vetvete 

njëfarë tërësie e cila përfshin sistemin e rregullave dhe përdorimin 

e disa ritualeve të caktuara, duke e bërë organizim të vetëm gazmor 

dhe familjar, pasi në vetvete ngërthen përmbajtje të shumta. Naty-

risht se gjatë ritit të dasmës demonstrohet gjuha e ritualeve të 

nduarduarshme, që me nuanca dallojnë në rajone të ndryshme. 

Forma e ritualeve nuk ndahet nga domethëniet e tyre, ato të gjitha 

janë të fiksuara dhe në rrjedhën e gjatë të shekujve praktikisht asn-

jëherë nuk u janë nënshtruar ndryshimeve.  

Dasma në hapësirat shqiptare është, thuajse ceremonia më publike 

dhe se, ndryshe nga të gjitha llojet e komunikimit masiv, përfshin 

në vetvete një numër rreptësisht të kufizuar modelesh ritualore.  

Fazat dhe karakteristikat e organizmit të dasmës tradicionale shqip-

tare janë: 

-Faza përgatitore: në këtë fazë hyjnë të gjitha punët derisa të fillojë 

dasma. 

-Fillimi i dasmës: dita e kulaçit dhe fillimi i tëhollimit të petëve të 

gatimit që shoqërohet më vallëzime;  

-Nata e dasmës: ardhja e dasmorëve, e miqve, dhe të ftuarve 

shënon fillimin e natës së dasmës në shtëpinë e dhëndrit; 

-Dita e dasmës: dita kur merret nusja. 

Nata e martesës përmbyll ceremoninë tradicionale të dasmës, e cila 

përbëhej, sikundër e kemi kuptuar, prej një radhe njësish të pavaru-

ra shenjore, të lidhura me rrugë lidhshmërie në një sistem që re-

flekton mentalitetin e shqiptarëve dhe, nga ana e përkundërt, 



 
 HYRJE 

 

8 

korrekton përfytyrimet tradicionale të shqiptarëve mbi të moralsh-

men dhe të shenjtën përgjatë shumë shekujsh. 

Duke konsideruar se dasma është njëri nga momentet më të gëzua-

ra në jetën familjare, mbi të cilën ndërtohet ngrehina bashkëshorto-

re, ku do të lidhet përjetësisht jeta e dy të rinjve, Instituti i Tras-

hëgimisë Shpirtërore dhe Kulturore të Shqiptarëve në Shkup iu qas 

në mënyrë shkencore organizimit të saj dhe dimensioneve të shum-

ta që ndërlidhen me të. Të vetëdijshëm se dasma ka veçoritë e saj 

në rajone të ndryshme në hapësirën gjithëkombëtare shqiptare, 

konstatuam se nevojitet organizimi i një konference shkencore me 

pjesëmarrjen e studiuesve nga institute dhe qendra universitare të 

ndryshme shqiptare.  

Më 3 maj të vitit 2019, Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore dhe 

Kulturore e Shqiptarëve- Shkup organizuan konferencën shkencore 

me temë "Dasma në trevat shqiptare", në të cilën kontributet e tyre 

shkencore i prezantuan profesorë universitarë dhe studiues të kësaj 

fushe nga Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore dhe Kulturore të 

Shqiptarëve- Shkup, Universiteti i Tetovës, Universiteti i Evropës 

Juglindore në Tetovë, Universiteti "Nënë Tereza" në Shkup, Insti-

tuti Albanologjik i Prishtinës dhe Instituti i Folklorit në Shkup. 

Këshilli organizues/redaktues   



 
HYRJE 
 

9 

 

 

Koordinatori i konferencës, Sefer Tahiri, dhe  

drejtori i Institutit, Skender Asani 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 HYRJE 

 

10 

 

 

Referimet e studiuesve në sallën e Institutit  

(në foltore – Izaim Murtezani) 

 

 

Foto e përbashkët me studiuesit 

 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

11 

IZAIM MURTEZANI 

Instituti i Folklorit - Shkup 

SIMBOLIKA E PJELLORISË 

(Sipas shembujve të ritualit dasmor lypja e pulave) 

 

Shkurtore: Struktura përmbajtësore e dasmës përfshin brenda saj 

një numër të madh të aktiviteteve me prapavijë rituale, magjike e 

kështu me radhë. Megjithatë, në këtë kontekst, vlen të veçohet riti i 

lypjes së pulave i cili është tejet i veçantë, por edhe i një karakteri 

tejet arkaik. Dihet se dasma në esencën e saj ngërthen ndjelljen e 

pjellorisë së çiftit të ri martesor, andaj ajo afirmon kryesisht një 

logjikë të kësaj natyre, qoftë në mënyrë të drejtpërdrejtë, apo të 

tërthortë. Riti i lypjes së pulave në mënyrë të tërthortë, apo simbo-

like bart mesazhin e pjellorisë dhe i dedikohet nuses së re. Ky akti-

vitet ritual ekzekutohet në shtëpinë e djalit, por që përkon me natën 

kur vajza bëhet nuse.  

Njëkohësisht, riti në fjalë që ekzekutohet diku kah mesnata dhe në 

kohën kur vajza bëhet nuse ndërlidhet edhe me përfundimin e be-

qarisë së vajzës. Në të vërtetë, pulat e grumbulluara theren dhe në 

mëngjes hahet ushqimi i përgatitur prej tyre. Me këtë rast thuhet se 

“hahet" beqaria e vajzës. Ky rit ndoshta në cilësinë e flijimit të 

pulës mund t‟i jetë dedikuar edhe ndonjë hyjnie pagane nga e cila 

mund të jetë kërkuar që të ndikojë në pjellorinë e çiftit të ri marte-

sor. Ndërkaq, dukuria e transvestizmit apo veshja me rroba 

meshkujsh e vajzave që ekzekutojnë ritin në fjalë me siguri se 

ndërlidhet me ritualet e kalimit, përkatësisht me fazën e liminalite-

tit kur braktiset periudha e vajzërisë dhe kur aderohet në periudhën 

e nusërisë 



 
 SKENDER ASANI 

 

12 

1. Përshkrimi i ritualit dasmor lypja e pulave 

Që në hyrje, apo prologun e kësaj trajtese shkencore duhet 

theksuar se pothuajse e gjithë struktura përmbajtësore e dasmës 

afirmon kryesisht logjikën e pjellorisë, pasi edhe synimi i saj për-

fundimtar është krijimi i një familje të re, nënkuptohet nëpërmjet 

lindjes së fëmijëve. Një ritual i kësaj natyre gjithsesi se është edhe 

rituali dasmor, i njohur me sintagmën lypja e pulave i cili si ver-

sion i tillë ka mbijetuar në një areal hapësinor, jo edhe aq të madh. 

Epiqendra e mbijetesës së këtij rituali është zona e Dervenit të 

Shkupit, por edhe ajo e Pollogut, nënkuptohet edhe ndonjë zonë 

tjetër, me ndonjë përjashtim të rrallë. Pra, ky ritual si i tillë, në vija 

të përgjithshme, mund të identifikohet kryesisht me shqiptarët e 

Maqedonisë së Veriut, ndonëse e hasim edhe në vise tjera shqipta-

re me sintagmën nata e pulave, por me ndonjë version tjetër. 

Rituali në fjalë është disi i veçantë dhe ushtrohet në natën e tretë të 

fillimit të dasmës. Në mënyrë më të precizuar dhe të detajuar, ri-

tualin në fjalë e ka përshkruar Fadil Sulejmani në librin e tij të 

njohur me titull Lindja, martesa dhe mortja në malësitë e Tetovës. 

Duke qenë se rituali në fjalë që është përshkruar nga autori i 

sipërpërmendur është tejet arkaik dhe përmban shumë elemente të 

lashta, atëherë ai do të shërbejë edhe si bazë mbi të cilin do të zhvi-

llohet interpretimi teorik, por kjo nuk do të thotë se nuk do të ofro-

het edhe ndonjë e dhënë tjetër, nënkuptohet nga ndonjë trevë tjetër. 

Rituali i lypjes së pulës që sot pothuajse ka humbur praktikimin e 

tij, me ndonjë përjashtim të rrallë, ka qenë në të kaluarën një pjesë 

tejet e rëndësishme e strukturës përmbajtësore të dasmës. Ai ka 

qenë i ndërlidhur kryekëput me botën femërore, veçmas me vajzat 

e reja të cilat kanë ditur të argëtohen tejmase me mundësitë e ritua-

lit në fjalë, i cili është praktikuar jashta shtëpisë së dasmorit. Në 

ambiente të dominimit të konditave patriarkale, vajzat e reja mezi 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

13 

kanë pritur që të ekzekutojnë një ritual të kësaj natyre në ndonjë 

lagje tjetër, por madje edhe jashta fshatit të tyre.   

Kjo praktikë zakonore ekzekutohej të premten gjatë natës poqese 

zhvillohej dasma ditën e diel, apo ditën kur merrej nusja. Në të 

vërtetë, kjo natë, në fshatrat e Dervenit të Poshtëm ishte e pagëzuar 

si natë e dimijave, por njëkohësisht edhe si nata e pulave pasi të dy 

aktivitetet në fjalë realizoheshin brenda një nate të njëjtë. Në të 

vërtetë, po në këtë natë, në trevën në fjalë, paraprakisht zhvillohej 

aktiviteti që ndërlidhej, veçmas me nuset e reja. Kjo natë, siç 

cekëm më sipër, cilësohej si nata e dimijave, pasi të gjitha gratë që 

merrnin pjesë në dasmë, sidomos nuset e reja duhej të ishin të 

veshura në mënyrë të njëjtë, përkatësisht me dimija. Kjo veshje, 

më konkretisht, nënkuptonte dimija të bardha, jelek të punuar me 

fije ari, këmisha të mëndafshta, të endura në vek, si dhe stoli ari, të 

vendosura në qafë dhe duar. Pjesë përbërëse të veshmbathjes ishin 

edhe pështjellakët, të quajtur në këtë anë si skutaçe me shishe, të 

cilat po ashtu ishin të endura në vek. Ky aktivitet, nën tingujt e 

dajreve dhe këngës, shoqërohej me luajtje të valleve, kurse këtyre 

u prinin nuset e reja. Për t‟i prirë valles i ftonte kënga me vargje 

adekuate (Murtezani, 108: 109). Pasi përfundonte ky aktivitet, 

atëherë, diku kah mesnata, apo pas saj, niste aktiviteti i lypjes së 

pulave i cili zhvillohej nga vajzat e reja, të pranishme në dasmë. 

Ky aktivitet i lypjes së pulave, në fshatrat e Dervenit të Shkupit 

përkonte me natën kur vajza bëhej nuse. Ajo në aspektin formal i 

jepte fund fazës së beqarisë pasi atë natë vishte rrobat e nusërisë 

pas një refuzimi dramatik se kinse nuk i preferonte këto rroba që e 

ndanin nga familja, por detyrohej që të pajtohej me fatin e tillë.  

Rituali i lypjes së pulave që ushtrohej në shtëpinë e dasmorit zhvi-

llohej në këtë mënyrë: të gjitha vajzat që ndodhen në dasmë në 

krye me dajrexhijet dalin dhe lypin një pulë te të afërmit, apo fare-

fisi i  dhëndrit, apo të dasmorit. Ato shkojnë e lypin pulën nëpër 



 
 SKENDER ASANI 

 

14 

shtëpitë e lagjes së dasmorit, por edhe nëpër shtëpi të tjera të lagje-

ve më të afërta që janë farefis me të. Madje edhe nëse shtëpitë e 

farefisit të dasmorit ndodhen në lagje më të largëta të katundit ose 

në ndonjë katund tjetër më të afërt, atëherë vajzat shkojnë deri atje 

për të ushtruar ritualin në fjalë. Me vajzat dalin edhe nja dy-tri gra 

me moshë mesatare dhe një mashkull i farefisit të tyre, por munden 

edhe më shumë, por që duhet të jenë të shkathët për t‟i ruajtur ato 

që të mos u ndodh diçka gjatë rrugës që duhet ta bënin. Vajzat më 

parë merrnin një gjel nga shtëpia e dasmorit. Atë e stolisnin me 

tela e me lule, duke i vënë edhe para dhe duke e mbajtur ndër sqe-

tull shkojnë në çdo shtëpi të lagjes e të farefisit të dasmorit dhe 

lypin një pulë. Natyrisht të gjitha shtëpitë atyre s‟u japin pula: këtë 

shpend ua japin kryesisht ato shtëpi që kanë lidhje të ngushta gjaku 

me dasmorin, përkatësisht me dhëndrin, si: daja i tij, mixha, motra 

etj. Vajzat kanë të drejtë dhe nuk merret për turp që ta vjedhin 

pulën prej asaj shtëpie që s‟e jep, prandaj pulat i fshehin dhe i rua-

jnë mirë atë natë. Ato shtëpi që s‟u japin pulë, duhet t‟u japin diçka 

tjetër vajzave: mish (pastërma), vezë, djathë, tëlyer, fasule, sheqer, 

gështenja, kunguj, bonboniera, pemë, perime, të holla etj.  

Në këtë kontekst duhet veçuar veçmas faktin se me rastin e lypjes 

së pulës disa nga vajzat vishen me rroba burrash: me tirq, me lurkë, 

me kësulë të bardhë etj. Njëkohësisht edhe vënë mustaqe duke 

marrë edhe një shkop në dorë. Disa nga vajzat e tjera bëhen xhinde 

të ndryshme: duke u nxirë kah fytyra e duke u veshur me rroba të 

llojllojshme burrash e femrash dhe në mënyra të ndryshme: vënë 

edhe këmborë nëpër trup dhe kështu u ngjasojnë karnavalistëve të 

mirëfilltë. Derisa disa vajza u bien dajreve e këndojnë, të tjerat që 

janë veshur si burra e janë bërë xhinde, bërtasin e piskasin tme-

rrshëm vazhdimisht (Sulejmani, 2005: 283). Ky ritual si i tillë e që 

është përshkruar nga Fadil Sulejmani në librin e apostrofuar, u 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

15 

dedikohet fshatrave të Malësisë së Sharrit, por edhe fshatrave të 

Dervenit të Tetovës.  

Një ritual i tillë është pothuajse i ngjashëm edhe me fshatrat e Der-

venit të Poshtëm që gravitojnë aktualisht në Komunën e Sarajit. 

Edhe në fshatrat e Dervenit të Poshtëm, vajzat përderisa lypin pula 

te farefisi i dasmorit, nëpër oborret e shtëpive të tyre këndojnë me 

defa dhe luajnë valle nën ritmin e tyre. Nëpërmjet vargjeve të 

këngës, fillimisht i bëhet thirrje zonjës së shtëpisë si vijon: Hajde 

Lulije merre udhën o / hajt shko n’koshare merre pulën / nauk 

pulën nauk se do m’voje, o, / nauk gjelin nauk se do m’këndoje, o, / 

herët në sabah do më m’çoje, / çarap birit derrit do i mbaroje. Në 

kohën kur vajzave u ofrohet peshqeshi, qoftë në trajtë të pulës ose 

diçka tjetër, atëherë vajzat në shenjë kompenzimi këndojnë ndonjë 

këngë falenderuese duke i dëshiruar zonjës së shtëpisë që sa më 

shpejt të përjetojë martesën ose synetinë e djalit të tyre, varësisht 

nga ajo se cila nga këto ndodhi familjare do të jenë më afër në 

aspektin kohor. P. sh.: Ene taj dahiren na e sajdise, / ta kthefshim 

n’Kujtim fidanin, / ma frajk ja bafshin donamin, / ene do ja bajm 

hiç pa rrena, / llafet e majra i kena. Po ashtu, nëse fëmija ende nuk 

është bërë synet, atëherë dëshirohet një gjë e tillë, si vijon: Ene taj 

dahiren na e sajdise, / ta kthefshim n’ Kujtim siretin, / ma frajk ja 

bafshin sinetin, / ene do ta bojm me lodra, / do t’i ulurojm male e 

kodra
1
. Këngë dhe vargje të kësaj natyre, ka ofruar paraprakisht 

edhe Fadil Sulejmani, nënkuptohet për fshatrat e rrethinës së Te-

tovës. Një ritual i kësaj natyre, por i një versioni tjetër, është zhvi-

lluar edhe në fshatrat e Rekës së Epërme. Në të vërtetë, kër-

ceheshin valle me gjelin në dorë në mbrëmjen kur arrinin tupanat 

në fshat, apo në shtëpinë e dasmorit. Rituali i tillë është paraqitur 

                                                           
1 Të gjitha vargjet, apo këngët e prezantuara u kënduan dhe recituan nga amvisja 

Vafire Halimi (1931-2013) nga f. Kopanicë e Shkupit. Shënoi dhe regjistroi: 

Izaim Murtezani  



 
 SKENDER ASANI 

 

16 

edhe në skenë gjatë mbajtjes së manifestimit kulturor “Takimet e 

Rekës së Epërme" – Rimnicë – 2018 (fig. 1 dhe 2).   

 

Fig. 1       Fig. 2 

Në kontekst të ritualit në fjalë duhet theksuar se vajzat pasi 

kthehen në shtëpinë e dasmorit, ia nisin valles me pulat në dorë 

duke i kënduar ato. Autori Fadil Sulejmani (2005: 285) i ka regjis-

truar edhe vargjet e këngëve të tilla: He more taj gjel me papuçe, / 

do ta bajna çafën e kuçe, / he more taj gjel pajka-pajka, / a të sre-

ditet thajka?! apo: He mori taj pul lara-lara, / a të sreditet 

hanxharja? / He mori taj pul me kaçajtël, / xhi e kije mishin e 

shajshët! etj. Pra, këtë natë, vajzat nuk flejnë fare, por u bien 

dajreve, këndojnë, vallëzojnë dhe argëtohen në pafundësi. Në disa 

fshatra të Dervenit të Poshtëm, pas përfundimit të ritualit të lypjes 

së pulës ekzekutohen edhe lojëra të ndryshme të përmasave humo-

ristike me ç‟rast vajzat vishen me rroba të burrave, me plis të bar-

dhë si dhe vendosin mustaqe të vizatuara dhe me vete marrin një 

shkop, kurse edhe djemtë në këtë natë bëhen nuse. Pra, kemi të 

bëjmë me zhvendosjen e kësaj pjese të ritualit në ambientin 

shtëpiak të dasmorit. Dikur para mëngjesit i shtrojnë sofrat dhe i 

hanë pulat e përgatitura me këtë rast. Nënkuptohet se mishi i këtyre 

shpendëve (pulave dhe gjelit) shërben për të pargatitur ushqimin 

me oriz, ose diçka tjetër, varësisht nga peshqeshet në trajta 

ushqimore që kanë marr paraprakisht gjatë ushtrimit të ritualit në 

fjalë. “Përgatitja e banketit dhe ngrënia e pulave mu atë natë kur 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

17 

vajza bëhet nuse, kur mbaron beqaria e saj, është e lidhur pikërisht 

me këtë moment të hidhur të jetës së vajzës e cila i jep fund jetës 

së beqarisë, të cilën e hanë vajzat në banket bashkë me pulat: 

“Hahet beqarija e caucës, ajo maron, vdes ma" thonë vajzat tona 

(Sulejmani, 2005: 285).  

Pra, siç mund të vërehet nga rituali i përshkruar, ai brenda tij 

ngërthen edhe këngën, apo edhe anasjelltas – kënga ngërthen ritin. 

Dihet se “këngët që paraqiten të lidhura me ritin janë këngë me 

funksione ceremoniale-urdhëruese, të cilat nëpërmjet shoqërimit të 

fjalës artistike, detajojnë dhe pohojnë veprimin ritual. Në këtë 

mënyrë, riti kushtëzohet artistikisht nëpërmjet këngës, përmes 

fjalës poetike dhe sinkretizimit me komponentët e tjerë ritualë, 

shoqërimin muzikor, lëvizjen koreografike, veprimin ritual, 

pjesëmarrjen e objekteve riuale, dekorin etnografik funksional etj. 

Kënga në atë moment është përbërëse sinkretike e ritit; të dyja 

bashkë, kënga dhe riti, krijojnë organizmin poetiko – ritual. 

Funksioni i këtij organizmi nuk ka të bëjë vetëm me synimin 

pragmatik të suksesit ritual. Asociacionet e veçanta që krijon kënga 

(në bashkëshoqërimin tekst, muzikë, valle) i japin vlerë këtij 

funksioni dhe në nivelin estetik të lidhur me ndjesitë njerëzore, me 

përfshirjen në emocionalitet dhe në përjetime të të gjithë 

bashkësisë që merr pjesë në nyjat më thelbësore të festimit, që 

veçohen si kremtim ceremonial" (Velianj, 2012: 40).   

Në vija të përgjithshme, në kuadër të përmbajtjes së ritualit në fjalë 

që me siguri se mund të jetë i pranishëm edhe jashta trevave të 

apostrofuara, rezulton se disa njësi, apo kode semantike të tij pa-

raqiten si tejet arkaike dhe njëkohësisht tejet motivuese për të 

depërtuar në fshehtësinë e interpretimit të tyre, nënkuptohet në 

bazë të të arriturave të deritanishme etnologjike dhe çdoherë në 

përqasje me materiale të njëjta që i kanë poseduar popujt të cilët 

kanë një traditë shkrimi më të gjatë apo më të hershme. 



 
 SKENDER ASANI 

 

18 

2. Interpretimi i ritualit dasmor lypja e pulave 

Përmbajtja e ritualit dasmor që e përshkruam më sipër ngërthen një 

numër të madh të segmenteve që tërheqin vëmendjen e studiuesit, 

pasi kuptimësia e tyre është harruar nga pjesëmarrësit dhe ato nuk 

janë në gjendje të japin shpjegime adekuate. Në të vërtetë, ato (va-

jzat e reja) e përcjellin dhe praktikojnë ritin por nuk mund të japin 

interpretime adekuate, pasi kuptimësia parake e ritualit ka humbur 

gjatë bartjes së tij nëpër kohë, nënkuptohet që mund të ketë zgjatur 

me qindra e mijëra vjet. Në të vërtetë kemi të bëjmë me një ritual, 

apo praktikë zakonore me prapavijë kryekëput pagane. Në kontekst 

të strukturës përmbajtësore të ritit në fjalë duhet interpretuar kohën 

e ekzekutimit të tij që ndërlidhet me mesnatën, pastaj dukurinë e 

transvestizmit, përkatësisht veshjen e vajzave me rroba burrash, 

zhurmën që prodhojnë pjesëmarrësit, por edhe simbolikën e pulës 

dhe gjelit si kode tejet të rëndësishme me prapavijë zoomorfe.  

Në kontekst të kohës së ushtrimit të ritualit në fjalë duhet theksuar 

se ai përkon me mesnatën, apo me intervalin edhe pas saj. Dihet se 

sipas përfytyrimit popullor, mesnata, apo koha pas saj perceptohet 

si interval gjatë të cilit e shtrijnë aktivitetin e tyre forcat me prapa-

vijë demoniake. Këto forca me atribute të mbinatyrshme është 

pretenduar se kanë mundur ta dëmtojnë njeriun, andaj ka qenë e 

preferueshme që bota njerëzore të privohet nga aktivitetet e saj, 

veçmas pas mesnate. Duke e pasur parasysh këtë fakt, atëherë bota 

femërore, përkatësisht vajzat e reja që ushtrojnë ritualin në fjalë 

pikërisht pas mesnate është dashur që të gjejnë mekanizëm adekuat 

për të shmangur rrezikun nga forcat e liga. Një mekanizëm i tillë 

ka qenë maskimi, apo identifikimi me fuqitë me prapavijë demo-

niake. Maskimi i tyre, siç theksuam më sipër, bëhet duke e lyer 

fytyrën me ngjyrë të zezë, përkatësisht me thëngjill, gjë që ndikon 

ato t‟u ngjasojnë qenieve të natyrës demoniake.  



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

19 

Dihet se fuqitë demoniake si krijesa ktonike, apo nëntokësore, 

fytyrën e kanë po ashtu me ngjyrë të zezë. Ekziston një numër i 

madh i hyjnive ktonike me ngjyrë të zezë, pothuajse në të gjitha 

mitologjitë e botës. Kështu te misirët e lashtë, me ngjyrë të zezë 

kanë qenë hyjnitë më të rëndësishëm si Ozirisi, Izida, por edhe disa 

hyjni tjera, te të cilat ngjyra e zezë nuk ka qenë edhe aq e theksuar. 

Edhe te babilonasit e lashtë janë të njohura hyjnitë dhe demonët 

me ngjyrë të zezë, por me numër më të vogël krahasuar me misirët. 

Edhe te indoarianët e lashtë përmenden shumë hyjni me ngjyrë të 

zezë. Madje në Vedat e njohura indiase përmenden dendur qenie 

lemeritëse dhe të errëta kundër të cilave lufton dhe fiton hyu indias 

i dritës Indra, mbrojtës i arianëve. Edhe te persianët përmenden 

demonë me ngjyrë të zezë.  

Edhe te grekët e lashtë, si fqinj të parë të paraardhësve tanë – 

ilirëve, kanë ekzistuar shumë hyjni me ngjyrë të zezë që kanë qenë 

të ndërlidhur kryesisht me botën e vdekjes, apo botën e poshtme 

(nëntokësore). Hyjni, apo perëndi të kësaj natyre, në mitologjinë e 

lashtë greke, paraqiten ëndrra dhe vdekja, përkatësisht Hipnosi dhe 

Thanatosi. Ky i fundit në gjuhën greke kishte edhe kuptimin e 

natës së zezë. Që të dy janë vëllezër bineq me ç‟rast vdekja kraha-

sohet me ëndrrën – ëndërr në varr, por edhe anasjelltas, pasi gjumi 

konsiderohet si vëllai i vdekjes. Edhe Hadi, hyjni supreme greke i 

botës nëntokësore, apo i shpirtrave të vdekur, e kishte ngjyrën e 

zezë. Madje, Adi është emri i botës së poshtme. Erebi dhe Tartari 

janë emra të lokaliteteve të botës së poshtme. Tartari paraqet 

pjesën më të ulët të botës nëntokësore ku janë degdisur Titanët dhe 

demonët tjerë të cilët i janë kundërvënë Zeusit. Po ashtu, Aheronti, 

Stiksi, Kokiti dhe Flegeronti janë lumenjtë e njohur të botës nën-

tokësore, pronari i të cilëve është Hadi, përkatësisht Plutoni që 

sundon me shpirtrat e të vdekurve. Persefoni është bashkëshortja e 

tij, hyjnesha dhe mbretëresha e botës nëntokësore, përkatësisht 



 
 SKENDER ASANI 

 

20 

vajza e Dhemetrës - hyjneshës më të madhe ktonike në Greqinë e 

Lashtë, apo Nëna-Tokë ku është lokalizuar bota e poshtme. Ker-

beri, i përfytyruar si qen me tri koka, është roja e botës së poshtme. 

Karoni ishte lundërtari i cili me lundrën e vet i bart të vdekurit 

nëpërmjet lumit të harresës - Aheront. Njëkohësisht, Erinitë janë 

hyjnesha të hakmarrjes dhe vdekjes që qëndrojnë në botën e 

poshtme. Pra, të gjithë këto hyjni dhe fuqi demoniake janë me 

ngjyrë të zezë dhe i përkasin botës së poshtme. Ekzistojnë edhe 

shumë hyjni tjera të kësaj natyre si Hekata - një ndër hyjneshat më 

të fuqishme të botës nëntokësore që sundonte mbi hijet, shpirtrat 

dhe demonët e këqinj. Me shpirtrat e të vdekurve, ajo shkonte në 

kryqëzimin e rrugëve dhe pranë varreve. Të një natyre të tillë ishin 

edhe fuqitë demoniake si moirat, titanët, gjigantët, kentaurët, Hi-

dra, Gorgona, Meduza, si dhe shumë të tjera. Edhe Dionisi pa-

raqitet me epitete që e përcaktojnë si perëndi me ngjyrë të zezë, 

Afërdita po ashtu paraqitet me fustane të zeza si Izida e kështu me 

radhë. Edhe te romakët, gjermanët e lashtë, keltët e kështu me 

radhë ekzistojnë fuqi të mbinatyrshme me ngjyrë të zezë. Në vija të 

përgjithshme, të gjithë këto perëndi dhe hyjni, apo edhe fuqi de-

moniake me ngjyrë të zezë ndërlidhen me botën nëntokësore, për-

katësisht me botën e të vdekurve (sipas, FM, 1988; Kun, 2000) 

Në të vërtetë, rituali i lypjes së pulave flet me gjuhën metaforike, 

apo simbolike. Ai ekzekutohet në shtëpinë e dhëndrit, por i refero-

het vajzës - nuse, pasi ajo atë natë, paraprakisht bëhet nuse në as-

pektin formal, nënkuptohet duke veshur rrobat e parapara të 

nusërisë dhe njëkohësisht duke mbuluar fytyrën e saj. Ajo, me këtë 

rast, njëherë e përgjithmonë lë prapa saj fazën e beqarisë dhe ade-

ron në një periudhë të re kohore që me termin etnologjik është e 

pagëzuar si fazë liminale, apo si fazë kur ajo ndodhet në një periu-

dhë kalimtare, apo tranzicioni. Në të vërtetë, ajo bëhet nuse forma-

lisht, por realisht nuk është e tillë, pasi ndodhet në një fazë të 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

21 

ndërmjetme. Ajo në aspektin formal braktis statusin e beqarisë, por 

realisht statusi i saj shoqëror ndërron vetëm pas natës së gjerdekut. 

Pikërisht, kjo fazë liminale, apo e ndërmjetme, karakterizohet me 

një numër të caktuar të simboleve që i referohen vdekjes, më kon-

kretisht “vdekjes" së beqarisë, por njëkohësisht edhe “lindjes", 

përkatësisht përfitimit të statusit të ri të të posamartuarës. Rrjedhi-

misht edhe rituali i lypjes së pulave, përkatësisht segmenti i tij 

konkret që i dedikohet kohës së ekzekutimit pas mesnate, por edhe 

imitimi i qenieve demoniake nga ana e vajzave nënkupton në as-

pektin simbolik ndërlidhjen me “vdekjen", apo më mirë thënë, me 

“vdekjen" e beqarisë së vajzës - nuse.  

Njëkohësisht, qeniet demoniake apo ktonike, sipas logjikës arkai-

ke, përveç se ndërlidhen me vdekjen, ato ndërlidhen edhe me lind-

jen e re. Dihet se bimët mugullojnë nga sipërfaqja tokësore, apo 

nëntokësore e cila është nën pushtetin e hyjnive ktonike, për-

katësisht Hadit, sipas mitologjisë greke. Njëkohësisht edhe lindja e 

fëmijëve, si synim kryesor i dasmës, është e ndërlidhur gjithsesi 

me hyjnitë ktonike. Në të vërtetë, mitra e tokës, në mitologjitë 

arkaike të popujve të lashtë, krahasohet me mitrën e gruas. Si 

rrjedhojë, segmentet e përmendura të ritit në fjalë afirmojnë 

logjikën simbolike të vdekjes, por njëkohësisht edhe atë të pjello-

risë, apo lindjes që gjithsesi ndërlidhet me ambivalencën e qenieve 

ktonike. 

Një element tjetër i rëndësishëm i ritualit të lypjes së pulave është 

edhe transvestizmi, përkatësisht veshja e vajzave me rroba të bu-

rrave. Një paradoks i rëndësishëm i riteve të kalimit, apo më kon-

kretisht fazës së liminalitetit është edhe tendenca për të mos pasur 

një status të përcaktuar shoqëror, apo për të qenë edhe ky edhe ajo. 

Edhe vajza-nuse, prej momentit kur vishet me rrobat e nusërisë e 

deri në mbylljen në natën e gjerdekut nuk posedon ndonjë status të 

definuar shoqëror. Ajo nuk është as vajzë, as grua, por posedon një 



 
 SKENDER ASANI 

 

22 

status të ndërmjetëm, njëkohësisht i posedon edhe dy statuset në 

fjalë. Pra, edhe vajzat që vishen si djem gjatë ritualit të lypjes së 

pulave nuk posedojnë ndonjë status të përcaktuar gjinor, andaj loja 

e tyre me përkatësinë gjinore i referohet kryeprotagonistit të 

dasmës, përkatësisht vajzës-nuse. Në ritet liminale dalin në skenë 

pështjellimi, kaosi, apo siç thotë Barbara Majerhof, antistruktura, 

ashtu siç ndodh edhe me transvestizmin në fjalë (Myerhoff, 1982).  

Në të vërtetë, faza liminale e riteve të kalimit operon me dukurinë 

e ambiguitetit gjinor që nënkupton tërësinë e padiferencuar të 

gjërave. Më konkretisht bëhet fjalë për një rend kaotik, apo 

Kaosin, si një materje e padiferencuar dhe pa trajtë të caktuar. 

Dihet se në shumë mitologji të popujve të lashtë, Kaosi paraqitet si 

trajtë e padiferencuar në aspektin e përkatësisë gjinore, pasi 

njëkohësisht i posedonte të dy gjinitë në vetvete. Si rrjedhojë e një 

logjike të tillë, në shumë mitologji të botës, është i pranishëm miti i 

androgjinit. Ndërkaq, Kozmosi, apo krijimi primordial i Botës, në 

kuptimin e mirëfilltë të fjalës, pasoi kur u bë diferencimi i gjinisë. 

Në mitologjinë greke, nga veza që identifikohej me Kaosin pri-

mordial u krijua Toka si diferencim i gjinisë femërore dhe 

njëkohësisht Qielli si diferencim i gjinisë mashkullore. Pra, dasma, 

sipas studiuesit të njohur Eliade (2019) imiton modele, apo gjedhe 

kozmike, andaj kthimi në në një status të padiferencuar gjinor i 

përgjigjet statusit të padiferencuar të vajzës-nuse e cila ndodhet 

diku në mes, apo duhet të “rrënojë" statusin e mëparshëm të be-

qarisë dhe të “krijojë", apo aderojë në statusin e ri shoqëror të 

nusërisë, nënkuptohet që fillon me natën e gjerdekut.   

Një tjetër element i rëndësishëm i ritualit të lypjes së pulave i dedi-

kohet edhe pranisë së gjelit, por edhe pulës, përkatësisht statusit të 

tyre simbolik, nënkuptohet në sferën e konotacionit mitologjik. 

Dihet se gjeli është një qenie që posedon elemente edhe solare, por 

njëkohësisht edhe elemente lunare, apo ktonike, demoniake. Në të 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

23 

vërtetë, kënga e tij në mëngjes, paralajmëron fuqitë demoniake se 

duhet të largohen nga aktiviteti i tyre, pasi fillon periudha ditore që 

është e rezervuar për aktivitete të botës njerëzore. Si rrjedhojë, 

këndimi i tij në mëngjes paraqet kufirin kohor midis ditës dhe 

natës. Pra, gjeli si një qenie që shënon kufirin kohor midis ditës 

dhe natës, në aspektin mitologjik, ndan kufirin midis Kaosit që 

identifikohet me natën dhe Kozmosit që identifikohet me ditën, 

apo energjinë e dritës, apo diellore. Në të vërtetë, ai ndodhet mes 

këtyre dy gjendjeve apo statuseve, përkatësisht ditës dhe natës, 

ashtu siç është edhe vajza-nuse në një gjendje të ndërmjetme, ajo 

nuk është as beqare, por as nuse në plotëkuptimin e fjalës, ajo është 

pa një status të diferencuar. Njëkohësisht, ajo i posedon edhe dy 

statuset shoqërore, është njëkohësisht edhe beqare, pasi ende nuk 

ka shkuar te bashkëshorti, por është edhe nuse, pasi është rregu-

lluar si e tillë. Edhe gjeli duke qenë në pozicionin e ndërmjetëm, 

është njëkohësisht qenie që paraqitet si atribut edhe i hyjnive të 

konotacionit solar, por edhe hyjnive të konotacionit lunar, apo 

ktonik. Ai paraqet atribut të hyjnive solare greke, si Zeusi, Apolo-

ni, etj., por njëkohësisht edhe të hyjnive ktonike, apo lunare, 

veçmas të larëve romakë. Ai njëkohësisht është edhe atribut i 

hyjnive solare-lunare, si Persefoni, Hermesi etj. Po ashtu gjeli pa-

raqitet si atribut edhe i hyjnisë së njohur greke – Asklepit. Dihet 

nga mitologjia se Asklepi si hyjni i mjekimit mund t‟i shëronte të 

sëmurët, por njkohësisht mund edhe të ngjallte të vdekurit. Në të 

vërtetë, ai e ringjallte të vdekurin ose nëpërmjet gjakut të Meduzës, 

ose nëpërmjet një lloji të bimës që ia kishte mësuar, apo treguar 

gjarpri. Hyjnesha e njohur, Atena, i kishte dhënë Asklepit dy lloje 

të gjakut të Meduzës; gjaku nga vena e saj e majtë asgjësonte çdo 

lloj jete, kurse gjaku nga vena e saj e djathtë – i ringjallte të vde-

kurit (RGRM, 1979: 57).  



 
 SKENDER ASANI 

 

24 

Gjeli po ashtu ishte atribut edhe i perëndisë, Atis, hyjni e lashtë 

frigjiane e bimësë. Kjo hyjni simbolizonte ringjalljen dhe vdekjen 

e perëndisë. Pra, në përgjithësi, kemi të bëjmë me një shpend i cili 

ndërlidhet me të dy botët, edhe atë të vdekjes, por edhe të ringjall-

jes. Si figurë e tillë me siguri se gjeli ndërlidhet edhe me dhëndrin 

dhe nusen, pasi kemi të bëjmë me pozicionin e tyre të ndërmjetëm. 

Në të vërtetë, edhe dhëndri, por edhe nusja lënë prapa tyre statusin 

e beqarisë, pra një botë që po u “vdes" në aspektin simbolik dhe 

njëkohësisht një botë tjetër që u hapet, apo një status i ri që përfi-

tohet me fazën e burrërisë dhe nusërisë në të cilën duhet të ade-

rojnë. Pra, nëpërmjet figurës së gjelit, në aspektin simbolik, ndje-

llet një periudhë e re kohore apo një lindje e re, njëkohësisht 

dëbohen fuqitë e liga, pasi kënga e gjelit në mëngjes, sipas besimit 

popullor, paralajmëron ardhjen e një dite të re. Në drejtim të një 

konstatimi të tillë shkon edhe e dhëna se meqenëse gjeli me kën-

dimin e tij në mëngjes i largon demonët e natës, atëherë te shumë 

popuj të lashtë të botës shembëlltyra e tij është shfrytëzuar si apo-

tropeion me të cilin njeriu mund të mbrohet jo vetëm nga demonët 

e natës, por edhe nga të ligat e tjera. Për shkak të këtyre besimeve 

edhe shumë popuj të tjerë i kanë bartur figurat e gjelit si amulete, 

ose i kanë vënë në kulme të shtëpive etj (Stipçeviq, 1990: 341). 

Ndoshta, figura e gjelit që e kemi hasur në sfondin e çorapëve të 

grave të Malit të Thatë (fig. 3), përkatësisht në fshatrat Sallarevë 

dhe Gurguricë mund të jetë në cilësinë e ndonjë apotropeioni apo 

mbrojtësi nga fuqitë e liga apo edhe ndonjë lloj i magjisë për ndje-

lljen e pjellorisë.  

 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

25 

 

Fig. 3 

Në sfondin e çorapëve mund të vërehet se figura e gjelit është me 

ngjyrë të kuqe në pjesën e poshtme, kurse në pjesën e sipërme me 

ngjyrë të kaltërt dhe ngjyrë të kuqe. Po ashtu mund të vërehet farë 

qartë se figurat e gjelave shtrihen përballë njëri tjetrit. Në të 

vërtetë, në pjesën e poshtme hasen dy gjela përballë njëri-tjetrit, 

kurse në pjesën e sipërme katër gjela, të ndarë dy nga dy, por po 

ashtu përballë njëri – tjetrit. Në këtë kontekst duhet theksuar se 

gjeli ndërlidhet edhe me Hyjneshën Dardane. Sipas arkeologes së 

njohur, Edi Shukriu, që i referohet një të dhëne të studiuesit 

Vukanoviq, “figura më e hershme e këndesit në trojet dardane ës-

htë figura realiste nga Fafosi i Mitrovicës (Kosovë). Kjo figurë, 

sipas saj, i takon epokës së neolitit (Shukriu, 2014: 84). Autorja e 

njëjtë thekson se “prezenca e këndesit pranë Hyjneshës Dardane, 

shihet në funskionin e tij apotropeik, në veçanti si mbrojtës i 

qetësisë së të vdekurve. Në këtë rast mbase duhet pasur parasysh 

edhe simbolizmin e tij lidhur me rrugëtimin diellor kur krahasohet 

me funksionin e psikopompit mortal të hyjneshës në fjalë (Shukriu, 

2014: 85). Megjithatë, siç theksuam më sipër, nuk mund të për-

jashtohet edhe mundësia tjetër, përkatësisht prania e gjelit të jetë 



 
 SKENDER ASANI 

 

26 

në funksion të ndjelljes së pjellorisë, pasi çorapët ku evidentohet 

një ikonografi e kësaj natyre, janë të nuses së re nga e cila kërkohet 

që të lindë fëmijë apo të jetë e frytshme. Në kuadër të mjediseve 

patriarkale, sidomos është kërkuar lindja e djemve, andaj ndoshta 

prania e gjelit si metaforë e parimit mashkullor ndërlidhet edhe me 

një logjikë të tillë. Në ikonografinë e veshjeve popullore haset 

edhe motivi i ashtuquajtur “këmbë pulash" që i referohet me siguri 

ndjelljes së pjellorisë. Dihet se ky shpend paraqet një simbol të 

riprodhimit, apo pjellorisë tejet dinamike.   

Ngrënia në mëngjes e mishit të gjelit, por edhe pulës nga vajzat që 

marrin pjesë në ritualin në fjalë nuk është e rastësishme, pasi kën-

ga, veçmas e gjelit është e ndërlidhur, siç theksuam më sipër, me 

mëngjesin. Ngrënia e mishit të tyre bëhet me qëllime të natyrës 

magjike, por mund të jetë e ndërlidhur edhe me flijimin që u des-

tinohet qenieve me fuqi ktonike, madje edhe paraardhësve tanë të 

vdekur, përkatësisht shpirtrave të tyre. Një logjikë e kësaj natyre 

vërehet më së miri në një praktikë rituale që vjen nga treva e Ko-

rçës. Në të vërtetë:  “ndër ortodoksët shqiptarë të trevës së Korçës, 

E Shtuna e Pulave, që quhet edhe si E Shtuna e Shpirtrave, ishte e 

shtuna një javë para të dielës së karnavaleve ortodokse dhe fillimit 

të kreshmëve. Herët në mëngjes therej një pulë dhe, me gjakun e 

saj, të gjithë anëtarët e familjes bënin një kryq në krahëror e në 

ballë. Pas meshës, besimtarët e kishin zakon të mblidheshin në 

hajatin e kishës për t‟u shtrirë e për të marrë një sy gjumë, me 

mendimin se, në ëndërr, do të shihnin shpirtat e të vdekurve" (El-

sie, 2005: 198). Pra, siç mund të vërehet kontakti me pulën shkak-

ton ëndrrën në të cilën paraqiten shpirtrat e të vdekurve. Pra, pula 

si qenie flijuese ndërlidhet me kultin e të parëve, apo shpirtrave të 

tyre të cilët, po ashtu, sipas botëkuptimit mitologjik, në cilësinë e 

qenieve ktonike, janë përgjegjës për pjellorinë, qoftë të rendimen-

teve bujqësore, por njëkohësisht edhe pjellorinë e çiftit të ri marte-



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

27 

sor. Si rrjedhojë e një logjike të tillë, ngrënia e mishit të ri nënkup-

ton ndjelljen e pjellorisë që sipas mendimit arkaik është e ndër-

lidhur me fuqitë e karakterit ktonik.   

Duhet shtuar edhe faktin se prania e gjelit dhe pulës ndërlidhet 

edhe me praninë njerëzore. Në të vërtetë, atje ku ekzistojnë 

shpendët e tillë, ekziston edhe harmonia, mirëqenia, pjelloria e 

kështu me radhë. Këto shpendë janë shumë të socializuar, andaj 

atje ku nuk janë të pranishëm, konsiderohet se nuk ka edhe jetë. Në 

shumë recitime të karakterit magjik, apo më mirë thënë, në shumë 

formula për shërimin e sëmundjeve të ndryshme që mund të identi-

fikohen me ndonjë fuqi demoniake që ka depërtuar në trupin e 

sëmurë, kërkohet që kjo e lig ta braktis trupin si vijon: T’shkofshin 

t’ligat n’mal të shkretë, / Ku s’knon as pulë, as gjel, / Ku s’kullot 

as ka, as edh, / Ku nuk bin bar i njomë, / Ku nuk bje drapën me 

korrë! (Nin., 1982: 33). Pra, si antipod i shtëpisë që identifikohet 

me jetën, përkatësisht me praninë e shpendëve të tillë, si pula dhe 

gjeli, kemi hapësirën pyjore apo malore në të cilën mbizotëron një 

botë krejtësisht tjetër apo e vdekur. Pra, shpendët në fjalë apo pra-

nia e tyre është e ndërlidhur me praninë e botës njerëzore.    

Njëkohësisht, prania e gjelit dhe pulës nënkupton edhe simbolikën 

e parimit mashkullor dhe femëror nga kryqëzimi i të cilave buron 

pjelloria apo jeta e re. Pra, siç mund të vërehet: “semantika mbizo-

tëruese e ritualit në fjalë, por edhe e gjithë ceremonialit të dasmës 

është padyshim ideja e pjellorisë, prandaj, shumica e simboleve të 

pranishme në to lidhen me bashkimin e parimit solar - mashkullit 

dhe parimit lunar - femrës, përkatësisht rrafshimin e kontradiktës 

opozicionale që qëndron në bazë të ceremonialit, si shprehje e 

mendimit të lashtë arkaik që funksionon mbi bazën e dikotomive, 

apo të kundërtave semantike" (Velianj, 2012: 159-160). Ndon-

jëherë, rituali, apo praktika magjike, sidomos në kushte të sho-

qërisë patriarakale, merr edhe rolin e dominimit të mashkullit ndaj 



 
 SKENDER ASANI 

 

28 

gruas, nënkuptohet nëpërmjet simbolikës së parimit mashkullor që 

identifikohet me gjelin. Një gjë të kësaj natyre e reflekton “një rit 

që është praktikuar deri vonë në Dibrën e Madhe, (aty-këtu e 

ndeshim edhe sot): dy vetë nga ana e dhëndrit, marrin një gjel dhe 

vendosen njëri para dhe tjetri prapa nuses. Gjelin e hedhin tri herë 

mbi kokën e nuses, hidh njëri e prit tjetri, si adet që dhëndri ta sun-

dojë nusen, ta zotërojë atë dhe ta mbajë të nënshtruar, si për t‟i 

thënë se mbi kokën tënde do të këndojë gjithmonë një gjel (autori-

teti i burrit). Ky gjel ka një natë të caktuar për t‟u therur pas 

dasmës dhe quhet “gjeli i nuses" (Shqefni, 2015: 147). Pra, siç 

mund të vërehet, gjeli përdoret edhe në funksion të simbolit, por që 

në rastin konkret, merr edhe përmasa të një veprimi me prapavijë 

magjike nëpërmjet të cilit kërkohet që të ushtrohet superioriteti i 

botës mashkullore ndaj asaj femërore.  

3. Përfundim 

Në vija të përgjithshme, rituali paraqet një praktikë shoqërore që 

komponohet nga një varg aktivitetesh simbolike në trajtë të lojës, 

këngës, ligjërimit, gjestikulimit etj. Duke i poseduar të gjitha këto 

veprime që zhvillohen njëkohësisht, rituali ka karakter sinkretik. 

Rituali po ashtu paraqet një veprim jashta rutinës shoqërore të jetës 

së përditshme. Në të vërtetë, ai zhvillohet në kohë dhe hapësirë të 

caktuar.   

Rituali paraqet një instrument të rëndësishëm në aspekt të vepri-

meve simbolike nëpërmjet të cilave realizohet një transformim i 

caktuar, qoftë në baza individuale, qoftë në baza grupore. Shumica 

e ritualeve të kalimit, sipas Lincolnit “i transformojnë njerëzit dhe i 

zëvendësojnë rolet, statuset dhe identitetet e vjetra me të reja" 

(Bowie, 2009: 158). Sipas Malinovskit, “nëpërmjet funksionit sim-

bolik një realitet i caktuar fizik ose një sjellje merr një vlerë kon-

vencionale, apo më mirë thënë, impulset fiziologjike transferohen 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

29 

në një sistem të caktuar semiotik, apo shenjësor. Ky komunikim 

simbolik përçohet nëpërmjet integrimit të mendimit mitik në ritet 

dhe strukturën përmbajtësore të këngëve rituale. Në themel të ce-

remonialit qëndrojnë dikotomitë, opozicionet binare dhe shndrri-

met si cilësi të mentalitetit mitologjik, përmes së cilave lëviz jeta. 

Dasma paraqitet si një fenomen sui generis që bart simbolikën 

mitike të rrënimit dhe të krijimit, të vdekjes e të ringjalljes, të 

shtimit e riprodhimit" (Velianj, 2012: 23).  

Edhe në ritualin e lypjes së pulave që zhvillohet gjatë ceremonisë 

së dasmës mund të hetohen elemente të një komunikimi simbolik, 

veçanërisht të përmasave magjike apo mitike. Rituali çdoherë 

praktikohet në periudha kalimtare kur duhet të ndryshojë diçka, 

apo të fillojë një periudhë e re kohore. Siç cekëm më sipër, në këtë 

kontekst, veçmas e rëndësishme paraqitet faza e liminalitetit. Në 

gjuhën latine limen, liminis shënon pragun, derën hyrëse të 

shtëpisë; në planin figurativ nënkupton fillimin, madje edhe ba-

rrierën. Individët që janë në gjendje liminale ndodhen në gjendje të 

dyfishtë; ata janë njerëz të pragut, apo, as plotësisht jashtë, as 

plotësisht brenda, as këtu e as atje, por ndërmjet këtyre dy gjendje-

ve. Edhe rituali i lypjes së pulave ekzekutohet në një fazë të tillë të 

ndërmjetme, apo në kohën kur vajza bëhet nuse. Në të vërtetë, 

edhe djali edhe nusja, në kohën kur zhvillohen ritualet e dasmës 

ndodhen ndërmjet beqarisë dhe burrërisë, apo vajzërisë dhe 

nusërisë. Pra, ndodhen në prag të përfitimit të një statusi të ri dhe 

braktisjes së statusit të vjetër, përkatësisht beqarisë së tyre. Në të 

vërtetë, edhe gjeli, apo këndesi, por edhe pula, ndodhen në një 

status të ndërmjetëm, pasi sipas botëkuptimit mitik, shpendët e 

tillë, kanë lidhje edhe me natën (fuqitë demoniake), por 

njëkohësisht edhe me ditën (fuqitë solare). Me fjalë të tjera, në 

aspektin mitik, shpendët e tillë paraqesin një urë ndërlidhëse midis 

jetës që mishërohet me ditën dhe vdekjes që mishërohet me natën.  



 
 SKENDER ASANI 

 

30 

Poqese venerohet statusi simbolik, apo funksioni ritual që posedo-

jnë kafshët në modelin e botës, do të vërejmë se gjeli dhe pula kanë 

pozicion të ndërmjetëm. Kriteri themelor, sipas të cilit përcaktohet 

statusi simbolik është vendosja vertikale e kafshëve sipas klasifi-

kuesit universal simbolik – druri i botës dhe vendosja horizontale 

sipas vlerës rituale, e bazuar në distancën e ndryshme fizike që 

kafshët kanë në raport me njeriun. Sipas kriterit të parë, në bazën e 

të cilit qëndron kundërvënia lartë / poshtë, në / nën, thatë / lagësh-

ti, në kulturat e popujve indoevropianë, në majën e drurit të botës 

qëndrojnë shpendët që fluturojnë, kurse në mes, në nivelin e kërce-

llit, janë vendosur kafshët thundrore – kuajt, demat, lopët, dhentë, 

dhitë. Në nivelin e njëjtë, pra në nivelin e kërcellit, por kundruall 

kafshëve të buta qëndrojnë kafshët e egra, kurse në pjesën e 

poshtme të drurit të botës, pra në rrënjë janë të vendosur gjarpinjtë, 

bretkosat, peshqit, kurse mund të jetë edhe ariu. Në raport me ven-

dosjen vertikale, në kuadër të “drurit të botës", pula dhe gjeli janë 

vendosur në mes, përkatësisht në nivelin e kërcellit. Ky pozicion i 

vendosjes përkon edhe me rolin e tyre në cilësinë e ndërmjetësit 

(mediatorit) në mes dy botëve. Në kuadër të vendosjes horizontale, 

pula dhe gjeli, në raport me njeriun janë më larg, dhe ato paraqiten 

si ndërmjetës midis kafshëve të buta dhe të egra. Duke e veneruar 

statusin simbolik të pulës dhe gjelit, si në vendosjen vertikale, po 

ashtu edhe në atë horizontale, mund të evidentohet e dhëna se ato 

kanë rol kufitar ose ndërmjetës (mediator), andaj jorastësisht pa-

raqiten në ritet e kalimit. Një ndër karakteristikat e këtyre ritualeve 

është shoqërimi, ose përcjellja e tyre me simbole të pjellorisë, por 

njëkohësisht edhe me praninë e elementeve ktonike. E gjithë kjo të 

bën të gjykosh se shpendët e kësaj natyre janë ndërmjetës, apo një 

urë e karakterit magjik dhe ritual për të kaluar nga statusi i beqarisë 

që në aspektin figurativ vdes dhe lindjes së një statusi të ri social, 

siç është faza e burrërisë dhe nusërisë. Pra, shpendët e këtillë në 

aspektin magjik duke qenë si ndërmjetës posedojnë cilësitë e dy 



 
NJË DITË URIMI DHE FALËNDERIMI  
 

31 

botëve, andaj nëpërmjet tyre bëhet më i lehtë kalimi në një status të 

ri shoqëror, përkatësisht në fazën e nusërisë dhe burrërisë kur kër-

kohet pjelloria, përkatësisht lindja e fëmijëve. Nënkuptohet se pra-

nia e këtyre shpendëve e bën më të lehtë këtë ndryshim të gjendjes 

së dy të rinjve duke i ndihmuar në aspektin magjik në rrugën drejt 

sendërtimit të idealit të tyre – lindjes së pasardhësve të tyre.   

Studiuesit e ritualeve, si etnologët, antropologët, por edhe të tjerët, 

kanë vërejtur se sistemi i ritualit ndërlidhet me simbolet të cilat 

kanë karakter sintetizimi duke ngërthyer në vetvete kode me pra-

pavijë të rëndësishme mitike. Në të vërtetë, mendësia arkaike 

nëpërmjet riteve, apo sjelljes rituale, mëton të bart modele mitike 

primordiale, por që janë harruar gjatë ecejakeve kohore. Antropo-

logu i njohur Levi-Strauss, ka vërejtur si vijon: “sistemi mitik dhe 

përfytyrimet e rrjedhura prej tij shërbejnë për të vendosur raporte 

ngjashmërie midis gjendjes natyrore dhe gjendjeve shoqërore, ose 

më saktësisht, për të përcaktuar një ligj ngjashmërie midis disa 

llojeve të kundërvënieve semantike, të vendosura në rrafshe të 

ndryshme sociale, rituale, religjioze e filozofike" (Velianj, 2012: 

159). Përmbajtja e dasmës ndërtohet mbi logjikën e kundërvënies 

gjinore, por integrimi i kundërvënieve të tilla duhet të rezultojë me 

pjellorinë e një jete të re që e mban të gjallë gjininë njerëzore nëpër 

verikalitetin e saj kohor. Një numër i caktuar i etnologëve dhe an-

tropologëve me të drejtë theksojnë se njeriu është homo ritualis. Ai 

nëpërmjet ritualit ia jep kuptimësinë jetës duke ndjellur veçmas 

pjellorinë në të gjitha segmentet e jetës individuale, shoqërore por 

edhe më gjerë.   

Bibliografia dhe shkurtesat: 

Bowie, Fiona (2009): Antropologjia e religjionit. Hyrje. “Tabernakul". 

Shkup.  

Eliade, Mircea (2019): Miti dhe realiteti. “Pika pa sipërfaqe". Tiranë.  



 
 SKENDER ASANI 

 

32 

Elsie, Robert (2005): Leksiku i kulturës popullore shqiptare. Besime, 

mitologji, fe, doke, rite, festa dhe veçori kulturore. Skanderbeg 

books. Tiranë.  

FM (1988): Fjalor i mitologjisë. Hartuar nga Doc. Todi Dhama. Redaksia 

e botimeve “Rilindja" – Prishtinë.  

Kun, A. N (2000): Mite dhe legjenda të Greqisë së Lashtë. “Horizont". 

Tiranë.  

Myerhoff, Barbara (1982): Rites of Pasage: Process and Paradox. Cele-

bration. Studies in Festivity and Ritual. Washington.   

Murtezani, Izaim (2017): Rite dhe praktika magjike të ciklit jetësor (Tre-

va e Dervenit të Shkupit). Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e 

Kulturore të Shqiptarëve. Shkup.  

Myerhoff, Barbara (1982): Rites of Pasage: Process and Paradox. Cele-

bration. Studies in Festivity and Ritual. Washington.   

Nin. (1982): Ninulla. Përgatitur nga Sadri Fetiu. Instituti Albanologjik i 

Prishtinës. Prishtinë.  

RGRM (1979): Rečnik grčke i rimske mitologije. Dragosllav Srejovič – 

Aleksandrina Cermanović-Kuzmanovič. Beograd. 

Stipçeviq, Aleksandër (1990): Ilirët. Historia, jeta, kultura, simbolet e 

kultit. “Rilindja". Prishtinë. 

Sulejmani, Fadil (2005): Lindja, martesa dhe mortja në malësitë e Te-

tovës. SHB “Çabej". Tetovë.  

Shqefni, Mimoza (2015): Dasma në Dibër. (Punim i doktoraturës, i 

mbrojtur në Qendrën e Studimeve Albanologjike në Tiranë në 

vitin 1912). 

Shukriu, Edi (2014): Hyjnesha Dardane. Akademia e Shkencave dhe 

Arteve e Kosovës. Prishtinë.  

Velianj, Albana (2012): Rite e simbole në ceremonialin e dasmës tradi-

cionale. (Punim i doktoraturës, i mbrojtur në Qendrën e Studi-

meve Albanologjike në Tiranë në vitin 1912).  

 

  



 
“ALFABET I DASHUR, ATDHE I DASHUR”... 
 

33 

BUKURIJE MUSTAFA  

Institiuti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore  

të Shqiptarëve - Shkup 

DISA ELEMENTE KANUNORE DHE  

ETNOLEKSEMA TË DASMËS 

Çdo njeri si individ kalon nëpër cikle të caktuara të jetës, të cilat si 

të tilla, përcillen me ceremoni nga një shoqëri e tërë, duke festuar 

lindjen e martesën, krahas përfundimit të jetës, që shkakton një 

emocion ndryshe në jetën e çdokujt. Shoqëria njerëzore si një njësi 

e organizuar, funksionon sipas normave të caktuara për të shënuar 

këto cikle të jetës. Secila nga këto paraqet një stad të caktuar të 

ndryshimit në jetën e një individi, mirëpo vështrimi brenda kësaj 

shoqërie parasheh veprime të ndryshme dhe thuajse universale. 

Mjafton të kërkohet brenda leksematikës së martesës, e cila si e 

tillë kalon nëpër faza të caktuara, atë të fejesës dhe të dasmës, që 

në shoqërinë shqiptare mendohet si një nga manifestimet kryesore 

në jetën e dikujt, duke përfshirë këtu edhe familjen e ngushtë a të 

gjerë. Vendosur në një mikrosistem, një nga ngjarjet kryesore në 

një fshat, pa dyshim janë dasmat dhe kjo kalon përmasat e organi-

zimit të ngushtë e të thjeshtë, duke marrë pjesë të gjithë, si mysa-

firë të ahengut, por edhe të participimit në çfarëdo qoftë ndihme 

ndaj të zotit të shtëpisë, kryefamiljarit. Edhe pse çdo krahinë apo 

fshat ka zakonet e veta, në përgjithësi disa nga rregullat janë të 

përgjithshme. 

1. Çdo gjë fillon nga msiti (mesiti) a shkuesi,
2
 që në pjesë më të 

madhe të të folmeve të shqipes përdoret e që shënon njeriun, i cili 

                                                           
2 P. Skoku, Hulumtime gjuhësore te popullsitë josllave të luginës së Shkupit, 

Studime gjuhësore I, Prishtinë, 101.  



 
 DAVID HOSAFLOOK 

 

34 

është ndërmjetës dhe zhvillon bisedat në mes dy familjeve, zako-

nisht për të bindur familjen e vajzës, që të japin pajtueshmërinë për 

të lidhur miqësi a krushqi me familjen e djalit. Për shkuesin në 

Kanun është paraparë një palë këpucë, që duhet t‟ia sigurojë ana e 

djalit,
3
 por sot peshqesh për shkuesin është këmisha. Pas arritjes së 

marrëveshjes në mes dy familjeve, bëhet fejesa, e cila shoqërohet 

me ndonjë peshqesh për vajzën e djalin, e që zakonisht shënohet 

me unazë dhe kësaj i thonë “ndërrojnë unazat".
4
 Në popull e qua-

jnë nishan, që është një leksemë turke, por që ka depërtuar në 

gjuhën popullore shqiptare, ngase ka një përhapje gjithandej. Në të 

folmen popullore përdoret edhe fjala shekernicë/sheqernicë, e që 

ka të bëjë me momentin kur vjen lajmi i mirë se familja e vajzës ka 

pranuar ta fejojë atë për djalin për të cilin e kanë kërkuar.  

Procesi i kësaj ceremonie është paraparë edhe në normat kanunore 

të Lekë Dukagjinit e që elemente të saja, ka pasur deri vonë. Kon-

cepti kanunor mbi martesën është: “M’u martue me kanun do me 

thane m’u ba shpi, me i a shtue shpis nji rob ma teper sa per krah 

të punve, sa per të shtuem të fmive". 
5
 

Në fshatra të rajonit të Karshiakës, martesa brenda fshatit nuk janë 

bërë,
6
 përkundrazi martesat janë kryer me fshatrat përreth, këtu 

                                                           
3 Vjet. Pagesa që i jepej kapucarit, ndërmjetësit, mblesit etj., si shpërblim për 

punën e bërë. Fjalori Elektronik Shpjegues.  

4 “Vënia e unazave quhet “kunoza”. Me këtë rast shërbehen gota me verë ku vihen 

para si dhuratë vajzës. E fejuara ecën e mbuluar me shami, dhe nuk del para të 

huajve”. Тома Смиљанић, Насеља и порекло становишта, „Мијаци, Горна 

Река и мавроско Поље” , Српски Етнографски Зборник, књ. XXXV, Београд, 

1925. 84-85. 
5 https://gruppostudentescoalbanesemilosao.files.wordpress.com/2014/12/ 

kanuni_i_leke_dukagjinit.pdf , 11.2.2019. 
6 Për këtë lidhje flet edhe Jovan Trifunoski, i cili në kontekst të sqarimit të 

lidhjeve të gjakut e fisit dhe martesave thotë: “Në kuptim të gjinis nënkuptohet 

më shumë familje të një paraardhësi. Për gjinin ka emërtime të ndryshme: gjaku, 

kabile, xhins, fis etj. Anëtarët e gjinisë nuk martohen në mes vete derisa të 

ekzistojë vetëdija për farefisnin e përbashkët. Kur jetojnë në një fshat, atëherë 



 
“ALFABET I DASHUR, ATDHE I DASHUR”... 
 

35 

edhe qëndron e ashtuquajtura martesa me t’ndrrume
7
 edhe pse më 

vonë ka edhe martesa brenda fshatit.
8
 Kjo përsëri është e Kanunit, 

ku dalin normat e ndalesës e që janë emëruar: “Të ndaluemt e mar-

tesës me Kanun" dhe në këtë kontekst thuhet: të mos jetë gjak a 

gjini, të mos jetë të njij fisi dhe ndër këto thuhet edhe të mos ketë 

kumari.
9
 Në funksionet kuptimore të ndryshme të fjalës kumbar, e 

diku të përdorur si nun, është ruajtur ai i shoqëruesit të dhëndrit: 

...fjalë e moçme, kur martoheshin mirrte nji shak/shok i thoshin 

nun.
10

 

 Gjeneratat më të vjetra, e mbajnë mend procesin e zhvillimit të 

dasmës dhe të përcjelljes,
11

 përkatësisht të dorëzimit të vajzës te 

familja e burrit. Sipas zakonit, nusja përcillet hipur mbi kalë të 

bardhë nga burrat e familjes së saj e që i thonë përcjellsh. Ata kanë 

një vendtakim me burrat e familjes së dhëndrit, zakonisht në mes të 

rrugës. Në momentin e dorëzimit, zakonisht më i afërmi i familjes, 

                                                                                                                       
pjesëtarët e një gjinie, zakonisht janë të përqendruar/ të mbledhur, ndërkaq 

shtëpitë e tyre paraqesin mëhalla të veçanta apo një mëhallë të tërë. Se si nga këto 

gjini janë formuara mëhalla, më mirë shihet në Sata Petkë, Gaber, Cernivor etj.” 

Јован Трифуноски,Слив Маркове Реке, Скопје, 1958, 89.  

7 Martesa me t’ndrrume është akt i një martese të ndërsjellë të një çifti dhe si akt 

këmbimi, motra e dhëndrit martohet me vëllanë e nuses. Kështu vendoset një 

miqësi e dyfishtë në mes dy familjeve, në mënyrë që në këto fshatra malorë, 

përveç moslejimit të martesave brenda fshatit, nuk kanë realizuar as martesa me 

etnitë tjera, që kanë qenë në rrethinën e tyre më të afërt. Një lloj tjetër i martesave 

në këto anë ka qenë edhe martesa me nder, e që ka qenë më e rrallë, duke marrë 

parasysh se është paguar nderi i vajzës dhe këtë e kanë bërë vetëm familjet e 

pasura. Naif Mustafa (1941-2008), f. Gaber-Karshiakë.     
8 Duhet të përmendet se në idenë e përbashkët, që të gjithë janë të ardhur nga 

Shqipëria e që e jep Trifunoski, është edhe fakti se Shqiptarët e f. Gaber martohen 

jashtë gjinisë, e që për Trifunoskin qenka tregues që paraardhësit e tyre nuk 

paskan qenë fis.  Јован Трифуноски,Слив Маркове Реке, Скопје, 1958, 160.   
9 https://gruppostudentescoalbanesemilosao.files.wordpress.com/2014/12/ 

kanuni_i_leke_dukagjinit.pdf , 11.2.2019. 
10 Zeqir Zeqiri, i lindur më 1953, i f. Patishkë. Intervista u zhvillua më 21.01.2012 

nga Ibe Mustafa dhe Bukurie Mustafa. 
11 Bëhet fjalë për gjeneratat që kanë lindur më vitet e „30-ta a „40-ta të shekullit të 

kaluar. 



 
 DAVID HOSAFLOOK 

 

36 

thotë: “Gjaku jonë, robi juaj". Kjo tregon, së pari se sipas kanunit, 

në aspekt të hakmarrjes, “Gruaja nuk bie në gjakmarrje" - “Gjaku i 

lihet prindit".
12

 Togfjalëshi tjetër: “robi juaj", ka kuptimin e 

pjesëtarit të familjes, njeri i shtëpisë, frymë (si njësi numërimi).
13

 

Normat kanunore kanë qëndruar fuqishëm në jetën e fshatarëve 

malësorë, kështu që në momentin sa zhvillohet dasma, po qe se 

ndodhë vdekje në familje, nuk ndalet asnjëri nga këto proceset; “I 

dekni në shpi, krushqt do të nisen, nusja hinë në shpi, i dekni del 

shpijet".
14

 Në njërën anë përcillet kufoma e të vdekurit, e në anën 

tjetër, krushqit shkojnë e marrin nusen dhe e sjellin në shtëpinë e 

dhëndrit,  e që ka kuptimin simbolik, atë të përfundimit të një jete, 

përballë rinisjes së jetës së re, që bartet te çifti i ri. 

Dasma tradicionale zgjat shtatë ditë, thuhet se fillon “të martën 

“kur shoshëm grunët", të mërkurën “t’ollim" (të hollojmë), të en-

jten “lidhim unaz", të premten “e therim kaun", ditën e shtunë “vin 

lodrat", të dielën “e marrëm nusen" dhe të hënën "i përcjellim 

zhypt".
15

 Mjaft i përhapur është zakoni i zënies së bukës me filli-

min e dasmës e që e quajnë Nata e kulaçit dhe në esencë ka kupti-

min pagan në vete, mbasi në brendi të saj vihen monedha. Në këtë 

kontekst janë leksemat, që lidhen me ritin, si: kalaçtore-ja  (f. et-

nogr. ajo që e zë kulaçin), që zhvillohet zakonisht natën e mërkurë 

dhe kalaçtorja duhet të jetë e pamartuar. Ajo zë tri kulaçe dhe 

brenda brumit fut monedha.  

Gjatë këtij riti këndojnë: 

                                                           
12 Nye i njizetetetetët: “Gruaja s‟bjen në gjak” – “Grueja lëshon në gjak prinden”. 

https://gruppostudentescoalbanesemilosao.files.wordpress.com/2014/12/kanuni_i

_leke_dukagjinit.pdf , 11.2.2019. 
13 Fjalori elektonik shpjegues.  
14 https://gruppostudentescoalbanesemilosao.files.wordpress.com/2014/12/ 

kanuni_i_leke_dukagjinit.pdf , 11.2.2019. 
15 H. Ymeri ka regjistruar këto rite të dasmës dhe ka dhënë disa vargje të këngëve 

që këndohen enkas për çdo ditë të caktuar. Haki Ymeri, E folmja e Karshiakës, 

Shkup, 1998, 23/24. 



 
“ALFABET I DASHUR, ATDHE I DASHUR”... 
 

37 

Kush ta zore kalaçin 

Burr da marre kovaçin 2x    

Tri bukët i ndanë nusja me dhëndrin dhe kalaçtorja qëndron në 

mes.
16

 Si t‟i godasin tri pare a dy djalit, e fiton djali, ai bëhet do-

maçin, a si t‟i bie nuses ajo fiton. Interpretimi lidhur me këtë zakon 

ndryshon, për një pjesë është interpretimi ekonomik i familjes, e në 

disa të tjerë lidhet me trashëgiminë në kuptim që nëse i bie paraja 

dhëndrit, do të lind djalë nusja apo vajzë nëse te ajo bie paraja.   

Koha e dasmës, përkatësisht vendosja e datës dhe orës, përcaktohet 

me marrëveshje dhe këtë e quajnë vade; “me e nda vaden" dhe nuk 

guxon në asnjë mënyrë, askush ta ndryshojë, ashtu si thuhet edhe 

në Kanun.  

Gjatë dasmës, e cila zakonisht fillon nga e marta dhe vazhdon deri 

ditën e diel, kur merret nusja, bashkëfshatarët e ndihmojnë dasmo-

rin ekonomikisht. Bashkëfshatarët i ndihmojnë dasmorit edhe me 

një dash, që ia sjellin, e që është paraparë edhe në kanun: “Asht 

kanun, qi mikut t’i shkohet në darsëm me dash".
17

 Por, në disa 

fshatra ka ditë të posaçme kur bashkëfshatarët i çojnë dru dasmorit 

dhe këta quhen druarë;
18

...edhe ja çonin ka nji kal dru dasmorit.  

Nisja për të marrë nusen, familjarët e dhëndrit i thonë: krushq; 

krushqnjët u thon em me kval kush osht, em pa kval...
19

 Rol të 

rëndësishëm në vendosjen e rregullit në dasmë e ka çaush-i që e ka 

                                                           
16 Hanife Ymeri (1972), Patishkë. Intervistë e zhvilluar: maj 2016. 
17 https://gruppostudentescoalbanesemilosao.files.wordpress.com/2014/12/ 

kanuni_i_leke_dukagjinit.pdf , 11.2.2019. 
18 Kryes. sh. etnogr. pjesë e zakonit të dasmës, ku të afërmit i çojnë drurë të zotit 

të shtëpisë që bën dasme, e këtyre u thonë druar. 
19 Krushk/krushka/krushku – ka dy kuptime, duke marrë parasysh se në disa të 

folme, kjo do të thotë: 1. të afërmit e familja e ngushtë e dy të martuarve; 2. 

njerëzit që shkojnë të marrin nusen. 



 
 DAVID HOSAFLOOK 

 

38 

kuptimin e krushkaparit;
20

 (në këtë përdorim e kuptim, e gjejmë 

edhe në serbishte, por jo edhe në gjuhën bullgare a maqedonase).
21

  

Një rol të rëndësishëm kanë edhe petkaxhit, petkarët a strojnik, pet-

kallar (kryes. sh. etnogr. që nënkupton një grup burrash më të afërt 

nga ana e djalit, që ia çojnë rrobat nuses):
22

...sikur te na qi shkojn 

petkar, petkaxhi petkar i thirnjim dhe strajnik me kal...; thoshin vijn 

petkat i mirnjin petkat e vinjin n’dujçi petkat me nji kal...
23

   

Në kuadër të dasmës, janë net të shumta e që lidhen me veprime të 

caktuara, kështu janë edhe natë kane, e që dikur ka qenë një ritual i 

tërë i vënies së kënasë dhe jo rrallëherë në natyrë e kanë gjetur 

kënanë, që e quajnë gur kane. Dasma nuk bëhet pa bajrakët: tri 

bajrake dhe atyre që mbajnë bajrakun u thonë bajraktar. Në majë 

të bajrakut vihen “ja peshkir, ja maica, ja çarap", mirëpo patjetër 

vihet edhe një mollë, në të cilën vendosen edhe monedha. Molla 

                                                           
20 Emër m. etnog. “njeri i caktuar për të mbajtur rendin gjatë dasmës”. 
21 Emërtimi çaush, në fjalorët e shumtë definohet si historizëm ballkanik, në 

kuptim “rreshter” dhe nuk njeh një përdorim tjetër, por po kjo leksemë në të 

folmet popullore ka përfituar një kuptim të ri. P. Skoku në Etimologijski rječnik 

hrvatskoga ili srpskoga jezika i vitit 1971, vëren bartje kuptimore të të njëjtës 

fjalë čauš në terminologjinë dasmore të gjuhës kroate a serbe, që arrin deri edhe 

në Bosnje. Po i njëjti kuptim, në fjalorët e ndryshëm të gjuhës shqipe nuk është i 

regjistruar, mirëpo për gjuhën popullore ky emërtim në kuptim “krushkaparë” 

është mirë i njohur dhe ka shtrirje gjithandej. Është vështirë për të konkretizuar 

kohën e bartjes të kuptimit etnografik dhe përdorimit të këtij emërtimi, sepse edhe 

turqishtja nuk e njeh këtë kuptim, porse ajo ka depërtuar në kuptimet “nënoficer” 

a “ushtarak” dhe si e këtillë ka depërtuar edhe në gjuhët tjera. Në kuptim të 

“krushkaparit” nuk e ka as bullgarishtja e as maqedonishtja. Ekziston mundësia që 

të ketë ndryshuar kuptimin më vonë, por se si është përhapur kjo gjithandej në 

gjuhën popullore dhe deri ku ka arritur si e tillë mund të mbështetemi vetëm në të 

dhëna terreni (në të folmet shqipe të Maqedonisë, është i përhapur ky emërtim me 

po këtë kuptim; çaush- njeri që vendos rendin e krushqve dhe u prinë atyre).  
22 P. Skoku, Hulumtime gjuhësore te popullsitë josllave të luginës së Shkupit, 

Studime gjuhësore I, Prishtinë, 101.  
23Intervista u zhvillua më 28.01.2012. Intervistën e realizuan: Ibe Mustafa dhe 

Bukurie Mustafa.I intervistuari: Avdyl Halili, i lindur më 1955 në Patishkë. 



 
“ALFABET I DASHUR, ATDHE I DASHUR”... 
 

39 

vihet te dhoma e nuses deri të dielën, priten në gjysmë mollët dhe u 

jepet beqarëve e beqareve për t‟u dalë kësmeti. 
24

 

Dasma, si shumë rite e zakone tjera në vazhdimësi ka pësuar 

ndryshime dhe ka pranuar mjaft zakone e tradita të huaja, kryesisht 

të kulturës orientale dhe disa nga këto praktikohen edhe sot e kësaj 

dite, kryesisht në fshatra apo familje tradicionale, kështu dalin 

edhe “natë e dimive", “natë e pulave" etj. Mirëpo, shumë nga këto 

janë reduktuar edhe ajo që e quajnë “natë kane", ka kaluar në një 

formalitet, zakonisht festohet në lokale të ndryshme, por duhet 

theksuar se me këtë traditë, janë zhdukur edhe këngët që janë kën-

duar nga gratë enkas për vënien e kënasë apo ndonjë rit tjetër.  

2. Ritet e ciklit të martesës e të dasmës janë edhe një burim i gjerë 

informacionesh, që kanë të bëjnë me pjesën e gjuhës dhe asaj që e 

quajmë leksema kulturore dhe etnoleksikografi. Duke marrë pa-

rasysh të folmet e gjuhës shqipe, do të shqyrtojmë vetëm disa nga 

këto, mbasi në pjesë të madhe janë ruajtur dhe krijojnë një thesar 

shtesë të gjuhësisë. Kështu, etnolksemat mik, krushka, shkuesi, por 

edhe msiti janë shqipe dhe në lidhje me këtë P. Skoku shprehet: 

“Meqenëse shprehjet e dasmës (dars(z)ma, kraushk), si edhe 

shprehjet e farefisnisë janë kryesisht josllave, po e shënojmë fjalën 

strojniki në Jabollcë, për të cilën shqiptarët e tjerë thonë shkus, 

rrjedhojë e foljes me shku, e në Shkup i thonë misit, fjalë me pre-

jardhje greke".
25

 Po qe se marrim aspektin kuptimor të kësaj fjale 

misit (msit) del se është shqipe. Edhe në kuptimin e fjalës misi-

ti/msit, fjala mbi të cilën ndërtohet kjo leksemë është parafjala 

“mes", nga e cila dalin edhe: mesiti/mesës/mesitni/mestari,
26

 që 

vije nga kuptimi i ndërmjetësitë, që hynë në fjalorin e fjalëve të 

                                                           
24 Hanife Ymeri (1972), Patishkë. Intervistë e zhvilluar: maj 2016. 
25 P. Skoku, Hulumtime gjuhësore te popullsitë josllave të luginës së Shkupit, 

Studime gjuhësore I, Prishtinë, 101 
26 Mesitni etnograf. Të qenit mesit a mesës; puna që bën mesiti: pjesëtar i 

mesitnisë. Fjalor i gjuhës shqipe, Tiranë, 2006. 



 
 DAVID HOSAFLOOK 

 

40 

vjetra të etnografisë. Në këtë mënyrë janë ndërtuar edhe leksemat 

kulturore: përcjellsh nga “përcjellë", petkaxhit, petkarët, petkallar 

nga “petka",
27

 apo kalaçtorja/kulaçtorja, që vije nga “kulaç" (ku-

laç-tore), e që është e mbarë shqipes.
28

 Këto shembuj tregojnë se 

gjuha e folur popullore është mjaft e pastër në aspekt të përdorimit 

të leksemave të veçanta të ciklit të martesës dhe të dasmës dhe 

është prodhimtare, sa i përket krijimit të formave të prejardhura 

apo mënyra tjera fjalëformuese, që e rritë numrin e fjalëve, por që 

qëndrojnë në fondin leksikor dialektor. 

Leksemat e këtyre cikleve, por edhe shumë të tjera të riteve e të 

zakoneve, janë të rëndësishme, ngase sqarojnë mënyrën e krijimit 

të tyre, duke dhënë edhe informacione për prejardhjen e fjalëve, që 

për gjuhësinë shqiptare kanë vlerë, por edhe e sqarojnë aspektin 

etnokulturor të vetë shqiptarëve.   

Persona të intervistuar: 

Avdyl Halili (1955-2015), f. Patishkë. 

Zeqir Zeqiri, (1953), f. Patishkë 

Hanife Ymeri (1972), f. Patishkë. 

Naif Mustafa (1941-2008), f. Gaber-Karshiakë.     

 

                                                           
27 Skoku fjalët petka dhe brez  i jep si iliro trakase. P. Skoku. Po aty, f. 101 
28 Kulaç m. “bukë e ngjeshur e rrumbullakët”. Fjalë e mbarë shqipes duke 

përfshirë edhe arb. e Italisë e Greqisë. Huazim prej sll. (skr.) kòlač, (bullg.) koláč. 

Geg. veriore ka kuleç me ndërrimin dialektor –a-> -e- (khs. Tesh, nelt). Emri 

kulaçe për “topa brumi, që vihen një mbi një, shtypen e ngjishen si kulaç dhe 

tëhollen së bashku për të bërë petë lakrori” me formantine emrave të gjinisë 

femërore dhe të shumësit të tyre duke qenë fjala shumës i singularizuar. Prej arb. 

së Italisë ka depërtuar në dialektet italiane të Kalabrisë. Kolec Topalli, Fjalor 

etimologjik i gjuhës shqipe, Tiranë, 2017.  



 
“ALFABET I DASHUR, ATDHE I DASHUR”... 
 

41 

Bibliografi 

Skoku, Petar. Hulumtime gjuhësore te popullsitë josllave të luginës së 

Shkupit, Studime gjuhësore I, Prishtinë, 1978. 

Skoku, Petar. Etimologijski rječnik hrvatskoga ili srpskoga jezika, Za-

greb, 1971. 

Смиљанић, Тпма. Насеља и порекло становишта, „Мијаци, Горна 

Река и мавроско Поље" , Српски Етнпграфски Збпрник, ко. XXXV, 

Бепград, 1925. 

Topalli, Kolec. Fjalor etimologjik i gjuhës shqipe, Tiranë, 2017. 

Трифунпски, Јпван. Слив Маркове Реке, Скппје, 1958. 

Ymeri, Haki. E folmja e Karshiakës, Shkup, 1998. 

https://gruppostudentescoalbanesemilosao.files.wordpress.com/2014/12/k

anuni_i_leke_dukagjinit.pdf , 11.2.2019.  

Fjalori Elektronik Shpjegues. 

Fjalor i gjuhës shqipe, Tiranë, 2006. 



 
 SKENDER ASANI 

 

42 

VEBI BEXHETI 

Universiteti i Evropës Juglindore - Tetovë 

DASMA NË VESHALLË TË TETOVËS 

Që nga dita e fejesës, kur nusja llogaritet "nër nishane", e deri në 

dasëm, kur edhe merret nusja, në familjen e djalit, në katundin 

Veshallë, zhvillohen një sërë ceremonish, por momentet që llogari-

ten si fillimi i dasmës janë: Qërimi i drithit, Dërgimi i teshave 

(petkave) dhe Zënia e kulaçit. 

Dita e drithit është një segment shumë i rëndësishëm i dasmës së 

këtij katundi, që në mënyrë solemne e zyrtarizon fillimin e Dasmës 

së martesës. Nga kjo ditë, një javë para ditës së marrjes së nuses, të 

gjithë anëtarët e familjes, fqinjët dhe më të afërmit i marrin detyrat 

e veta, bëjnë mbledhje të vazhdueshme dhe sjellin vendime se si do 

zhvillohet ecuria e dasmës. Gjatë periudhës kohore nga "drithi" e 

deri dy ditë pasi të merret nusja, në shtëpinë e dhëndrit, vajzat e 

familjes e të fqinjve, bashkë me ato të fisit, vetëm këndojnë e lua-

jnë me dahire. Nga "dita e drithit" zgjidhen edhe dahirexhiet (defa-

toret), me të cilat përcillet edhe kjo ceremoni. Për dahirexhie 

zgjidhen dy vajza, përafërsisht me moshë dhe shtat të njëjtë, me 

qëllim që të plotësohet edhe kushti estetik, që njëherit do e zbuku-

ronte edhe dasmën në tërësi. Këto specialiste të dahires, që gati se 

çdo ditë do jenë të pranishme në shtëpinë e dasmorit, nuk paguhen, 

por në njëfarë mënyre shpërblehen me dhurata të ndryshme nga 

ana e nuses dhe e familjes së dhëndrit, ashtu si edhe " magjatoret", 

të cilat me kohë i fillojnë përgatitjet për  bukën e dasmës.  

Për këtë ditë nuk thirren burrat, por vetëm vajzat dhe gratë, sepse 

pa to as që mund të nisë ceremonia. Në këtë katund është traditë që 

burrat  dhe të rinjtë, të paftuar të shkojnë te shtëpia e dhëndrit për 



 
VULËN E KOMBNDËRTIMIT TË SHQIPTARËVE E BËRI KONGRESI... 
 

43 

t‟ia uruar kryefamiljarit  fillimin e dasmës, me fjalët: "Për hajr u 

koftë", të cilëve u përgjigjet "Kofsh shënosh, njefshna edhe te ju". 

Në Veshallë nuk është traditë që me këtë rast të të pranishmëve t‟u 

shtrohet bukë, por ato priten me  kafe, llokum  dhe cigare. Derisa 

gratë dhe vajzat janë duke u marrë me punën e drithit në lëmë , 

burrat hynë brenda në odë, për të qëndruar pak kohë, deri sa të vijë 

një vajzë më e vogël ose ndonjë djalë me shoshën me drithë të 

përzier me lule, që duhet ta ,"daritin" të pranishmit  dhe pastaj të 

shpërndahen. Në lëmë e shtrojnë një mutaf, ku e grumbullojnë  

drithin të përzier me lule dhe me para monedhash hekuri.  

Ardhja e njerëzve për të uruar vazhdon deri sa zgjat qërimi i drithit 

përmes shoshjes , që më pastaj të ngarkohet në kalin e zbukuruar 

me frerin me lule, për në mulli. Vajzat që vazhdimisht këndojnë 

këngë për këtë rast, vallëzojnë dhe u bien dahireve, pasi të dër-

gohet drithi në mulli, paratë që janë mbledhë nga burrat, i ndajnë 

së bashku. Ashtu si zakonisht, edhe ceremonia e fillimit të dasmës, 

e quajtur "Dita e drithit" i  la gjurmët e veta në vargun popullor, që 

sot janë dëshmia më besnike që tregon të vërtetën e plotë rreth këtij 

akti paradasmor. Këngët që i këndojnë vajzat janë krijime popullo-

re origjinale të zonës që karakterizohet me veçoritë specifike. Me-

që bëhet fjalë për një katund tipik malësor dhe deri vonë pa asnjë 

infrastrukturë rrugësh automobilistike, në asnjë varg nuk përmen-

det vetura, qerrja, ose ndonjë mjet tjetër, karakteristike  për punët 

fushore të rrafshit. Këngët që këndohen me këtë rast, përmes at-

mosferës festive, si në çdo pjesë tjetër të dasmës, kanë edhe ka-

rakter përshkrues të ngjarjes dhe veprimeve, që nga fillimi i cere-

monisë, pa përjashtuar edhe dialogun e  improvizuar me nusen që 

ende është në shtëpinë e prindërve. Në këto vargje i hasim edhe 

ngacmimet e prindërve dhe shoqeve të saj, që do u largohet e 

dashura e tyre. Sipas traditës, mullixhiu nuk duhej të merrte ujem 

për bluarjen e drithit që bluhej me këtë rast,  sepse besohej se bere-



 
 SKENDER ASANI 

 

44 

qeti i familjes së re do shkonte te mullixhiu. Meqë nuk ishte adet 

që mullixhiu të marr  ujem për këtë shërbim, atij i jepej ndonjë 

dhuratë që mund të ishte ndonjë marhamë, ose ndonjë para krejt 

simbolike.  Drithi i  grumbulluar në lëmë ishte i përzjer me lloj lloj 

farërash lulesh të ndryshme dhe sheqerka, që zakonisht simboli-

zojnë jetën, që të rinjve duhej tu shkoi ëmbël.  

Gjatë këngës nga vajzat, që në valle rrotulloheshin rreth drithit  të 

përzier edhe me para monedhash, vazhdimisht përmendej nusja me 

lloj  lloj epitetesh si: qibare, fodulle, gjizeli, gjelini etj. ( gjizeli dhe 

gjelini, nga turqishtja, me kuptimin, e bukura dhe nusja). Ashtu si 

moment i ndërrimit të nishaneve, kur fejesa shpallet publike për-

mes krismës së pushkës, edhe gjatë qërimit të drithit, qitet me 

pushkë, pasi të jetë përzier ky grumbull drithi me tytën e pushkës 

nga ndonjë burrë. Kjo qitje me armë është shenjë se dasma edhe 

zyrtarisht ka filluar dhe përfundimisht ndërpritet shpresa e ndonjë 

ish të dashure të djalit se mund të jetë e tij : Ani krejsi pushka duël 

tejmi, / ani çaron drith Besnik trejmi. / Ani krejsi pushka duël fla-

ka, / ani çaron drith Besnik aga. Edhe me këtë rast, të qitjes së 

dytë, pas asaj të shpalljes së fejesës, jehona e zërit të krismës, vjen 

si rrufeja në veshët e vajzës e cila me të shpjet, ashtu e tronditur 

del te dera, në lëmë dhe te pojata, për t‟i treguar nënës së vet për 

shqetësimet që ndjen me këtë rast. Që nga dita kur qërohet drithi, 

vajza e fejuar duket gjithmonë rrallë e më rrallë. Ajo tani më tur-

përohet të dalë edhe ndër shoqe sepse don të largohet nga jeta e 

vajzërisë si në heshtje, pa u vërejtur nga ata që e rrethojnë. Ja disa 

vargje të shënuara po në Veshallë për këtë ceremoni, ku përmen-

den paratë, lulet e melit,  lulet e lirit, dhe lulet e kënës, duke i ko-

mbinuar me epitetet e nuses së ardhshme, si: qibare, fodulle, gjizeli 

et, por edhe duke e ngacmuar kur ia përmendin nënën dhe ndarjen 

prej saj ; Da çarojna drithin me pare, / për tauj imi nejs oj qibare. / 

Da çarojna drithin me lule, /  për tauj imi nejs oj fodulle. /  Da 



 
VULËN E KOMBNDËRTIMIT TË SHQIPTARËVE E BËRI KONGRESI... 
 

45 

çarojm drithin me  fara lule meli, /  mas ni jave Agim aga, do 

t’veje gjizeli. /  Da çarojm drithin me fara lule lini, /  mas ni jave 

Agim aga do t’veje gjelini. / Da çarojna drithin me lule kone, /  si 

do dahesh e mejro pi none. 

Përmes vargjeve, kushtuar këtij momenti  shumë të rëndësishëm 

për fillimin e dasmës, vajzat pjesëmarrëse ne këtë ngjarje solemne 

vazhdojnë dialogimin me vajzën e fejuar, e cila i ka ditët e 

numëruara në shtëpinë e prindërve. Këto këngë, edhe pse në 

qendër të vëmendjes e kanë nusen, ate dhe shoqet e saj i  godasin 

vazhdimisht, duke i quajtur, dosa e kurva, ndërsa ato të familjes së 

djalit i lavdërojnë, duke i konsideruar edhe të pasur, sepse kanë 

pasur mundësi që sheqerin e kuq të  përzier e kanë blerë nga Gos-

tivari, madje edhe nga Selaniku:  

Da çarojm drithin me shosha, / si do jese vet shoçe dosa. /  D’a 

çarojna drithin me dërmona, / ori motër kurva mejr ta bona. /  Do 

t’a çarojm  drithin pi hamarit, /  me sheqer të kuç pi Gostivarit, / 

Do t’a çarojm  drithin pi sënejki, /  me sheqer t’kuç pi Selenejki. / 

As mos u hidh e mejro, as mos u përdrith, / a të kan gjoftoue se do 

çarojm drith. /  Mu më ka gjoftoue nona e baba, / do çaroje drith 

Agim aga. /  Mu m’ka gjoftoue vëlla derri, /  do çaroje drith Agim 

dilberi. 

Nga lajmi i parë përmes krismës së pushkës, se  vajza ishte fejuar, 

në këtë moment ajo tronditet sërish nga ushtima e krismës së dytë, 

që asaj ia bën me dije se në derën e babës do qëndrojë vetëm edhe 

disa ditë. Vajzat e kuptojnë edhe këtë përjetim të sajin që atë e 

trondit, prandaj përmes  këngës vazhdojnë ta provokojnë, madje 

duke u shpreh me gjuhën dhe ndjenjën e saj, kur i drejtohet nënës 

së vet, posa e kuptoi se i qërohet drithi: Me irish nouse  lulja duël 

te dera, / do ma çarojn drithin njera un e njera. /  Me irish nouse 

lulja duël në lom, / do ma çarojn drithin non mori non. / Me irish 

nousja, duël te pojata, / do ma çarojn drithin njera un e ngrata. 



 
 SKENDER ASANI 

 

46 

Ashtu si në shumë këngë tjera lirike, edhe në këtë rast, autori ano-

nim, që di të krijojë aq bukur, nuk e la pa e përmendur edhe mu-

llixhiun, i cili është personazh i ngjarjes, edhe pse në këtë rast atë e 

ofendojnë, duke e quajtur edhe hajdut, madje me dyshimin se 

mund ta marrë mësysh kalin e ngarkuar, por edhe ta humb këtë 

drith jo të zakonshëm, që simbolizon zënien e një familjeje të re.  

Dil mullojxhi, dil tej përpara , /  t’ na i thauësh kalit mashalla. / 

Ore mullojxhi, ore hajdut, / drithin e nouses mo na e hup, /  se do 

bajna buk ore me nahut. 

Nga dita e "drithit", vajza që po i numëronte ditët si beqare, nuk 

del ndër shoqe, e vetëdijshme se çdo gjë që lidhej me shoqërinë 

mes beqareve po merrte fund. Ja si e përshkruan kënga popullore 

gjendjen e saj, ashtu të vetmuar:  Oj Selvije honëm, lule gjroshe, /  

oj e mejro pse nuk del nër shoçe. /  Pse nouk del nër shoçe oj deli-

je, /  do ma çarojn drithin, nouk m’ka hije. / Pse nouk del nër shoçe 

oj qibare, /  do ma çarojn drithin më vejn marre. 

Pasi qërohet drithi, që nënkupton edhe pastrimin nga monedhat e 

hekurta dha ato të letrës, nga lulet dhe sheqerkat, futet në dy thasë, 

ngarkohet në kalë dhe niset për në mulli. Në Veshallë dikur puno-

nin pesë mullinj, dy në lumin në hyrje të katundit, e njohur nda 

vendësit si "Reka e Baçejllës" dhe tre në lumin tjetër, ku kalon 

rruga për në Bozovcë, i njohur si "Reka e urës Kollit", ose si "Reka 

e Kishës". Në kohën kur punonin të gjithë mullinjtë, ashtu si për 

nevojat e përditshme, edhe drithi i dasmës bluhej në mullirin më të 

afërme të lagjes së katundit. Disa mullinj pushuan shumë më herët 

së funksionuari, disa më vonë, ndërsa guri i të cilit pushoi i fundit 

së rrotulluari, ishte "Mulliri i Ferikut" ose i Berzatit(Feriku dhe 

Berzati ishin vëllezër), që gjendej në pjesën e poshtme të rrjedhës 

së Rekës së Baçejllës, të quajtur edhe si "Reka e Bregjit". Ashtu si 

në shumë katunde, ku me kohë pushoi kjo veprimtari që jepte jetë 

e që ishte gjithmonë në shërbim të popullatës, edhe në Veshallë, 



 
VULËN E KOMBNDËRTIMIT TË SHQIPTARËVE E BËRI KONGRESI... 
 

47 

pushoi kjo veprimtari, por tradita e qërimit të drithit vazhdoi në një 

farë mënyre deri në ditët e sotme, edhe pse ngarkimi i drithit të 

qëruar në kalin e zbukuruar plot me lule me përcjelljen e vajzave 

me këngë e valle, tani më është çështje improvizimi sepse pas një 

shëtitjeje nëpër rrugët e lagjes, kali me drithin në samar, i përcjellë 

nga vajzat gazmore, kthehet sërish aty prej ku ishte nisur, madje 

kohëve të fundit, sa për adet, ky drithë nuk ngarkohet në thasë por 

në duqi. Kulaçi tradicional i  dhëndrit dhe i nuses, bukët, e dikur 

edhe petat për ushqimin e mëngjesit të të grishurve( të ftuarve në 

dasmë), gatuhej nga mielli i këtij drithi, që me aq ceremoni përga-

titej për mulli, ndërsa më vonë, me ndërprerjen e mullinjve dhe 

ndryshimin e mënyrës së jetesës, të gjitha këto gatime përgatiteshin 

me miellin e blerë në qytet, ndërsa shumë më vonë edhe buka 

blihej e gatshme. Nga dita kur qërohet drithi e deri në ditën e marr-

jes së nuses, përveç atmosferës festive në shtëpinë e djalit, 

vazhdimisht bisedohet nga i  tërë katundi për dasmën, se sa do jetë 

e madhe ajo, a do ketë të grishur edhe nga katundet tjera, a do ketë 

"seri" me pehlivanë, e kështu me radhë. 

Zënia e kulaçit 

Është gjithashtu një pjesë shumë e rëndësishme e një varg ceremo-

nish, e periudhës, nga "nishanet" e deri sa të mbarojë dasma. Ku-

laçi zihet ( të nxënit e kulaçit) një ditë para dërgimit të teshave 

(petkave) në shtëpinë e djalit, dikur ditën e diel pas dite, kur nusja 

merrej ditën e enjte, ndërsa nga koha e zhvendosjes së marrjes së 

nuses, nga e enjtja në të dielën, kulaçi zihet ditën e enjte. Kjo 

hallkë e zinxhirit të gjatë të këtyre ceremonive, siç vërehet, është 

vazhdimësi e ngjarjes së qërimit të drithit sepse ky gatim, që në 

pamje duket si një bukë më e vogël, bëhej nga mielli i atij drithi. 

Për punën e kulaçit zhvillohen një sërë aktivitetesh, duke filluar 

nga caktimi i vajzave kulatçore të cilat duhet të jenë të afërta me 



 
 SKENDER ASANI 

 

48 

familjen e dhëndrit, për shkaqe sigurie, mbushja e ujit nga tre kro-

jet dhe ngrohja e tij në zjarrin që nuk duhet të jetë shumë i fortë, 

madje ai nuk duhet të ngacmohet që të marrë flakë sepse mendohej 

se edhe  bashkëshortëve të rinj mund t‟u "shkojë flaka"( të kenë 

zënka  gjatë jetës), te mbajtja në dorë e kusisë me ujë gjatë 

ngrohjes dhe një sërë adetesh e pokushesh tjera  të cilat duhet të 

jenë në shërbim të mirëvajtjes së rrugës jetësore të bashkëshortëve 

të rinj, e deri te ngjarja  e mëngjesit kur nga nusja dhe dhëndri thy-

het ai. Nga bisedat me më të vjetrit rreth këtij fenomeni me një sërë 

elementesh pagane, siç është edhe zjarri, mësuam se ky zjarr që 

ndizet për ngrohjen e ujit të zënies së kulaçit nuk duhet të fiket për 

asnjë moment, deri në mbarim të dasmës dhe si i tillë duhet të jetë 

edhe në shërbim të gatimeve tjera që kanë të bëjmë me dasmën. 

Sipas rrëfimeve të këtyre subjekteve, uji për zënien e këtij  kulaçi, 

që simbolizon bereqetin, mirëqenien e familjes dhe jetëgjatësinë 

bashkëshortore të çiftit të ri, duhej të mbushej në një enë bakri. 

Kusia me këtë ujë nuk duhet të lëshohet në tokë sepse mund t‟ia 

thyejë këmbën "qoftëlargit", që më pastaj  të hakmerrej kundër 

bashkëshortëve të rinj, madje kjo kusi edhe kur vihet në zjarr për  

t‟u ngrohur, duhej mbajtur në dorë nga njëra prej  tri vajzave. E 

tërë kjo procedurë zhvillohej pa folur këto vajza me njëra tjetrën, 

deri sa të zihet kulaçi. Kjo heshtje përgjatë procesit të përgatitjes së 

kulaçit e kishte edhe kuptimin e vet. Nëse gjatë kësaj pune bëhej 

zhurmë, mund të dëgjonin shpirtrat e këqij, nga të cilët besohej se 

do ndërmerrnin ndonjë aktivitet kundër mirëqenies së bashkës-

hortëve të rinj. Heshtja e këtillë kishte edhe një shpjegim tjetër, që 

kishte të bëjë më harmoninë mes dy të rinjve që martoheshin, në të 

kundërtën, ato do kalonin jetë jo të qetë. Të gjitha këto adete e 

pokushe zgjasin deri sa mbaron puna e zënies, kur në brendinë e 

brumit të tij futet një monedhë metali, që do përcaktojë pushtetin e 

më të fortit, mes nuses e dhëndrit, kur çifti i ri në mëngjesin e natës 

së parë të martesës do e thyejnë kulaçin më dy pjesë, në njërën nga 



 
VULËN E KOMBNDËRTIMIT TË SHQIPTARËVE E BËRI KONGRESI... 
 

49 

të cilat do ndodhet kjo monedhë. Pasi të jetë zënë dhe pjekë kulaçi, 

kuptohet duke i respektuar të gjitha rregullat që kërkonte tradita, ai 

ruhet në ndonjë vend të sigurt nën kujdesin më të madh që  mos të 

thyhet deri në momentin kur duhet ta thyejë çifti, sepse thyerja e tij 

para kohe nuk  ishte ogur i mirë për nusen dhe dhëndrin. Nëse 

ndodhte që të thyhet ai, patjetër të zihej një tjetër kulaç, por pa 

ceremonitë e të parit.  Siç shihet, kulaçi dhe tërë ceremonitë rreth 

tij janë të një rëndësie të veçantë për çiftin, për fatin e tyre në jetën 

e përbashkët dhe formimin e familjes së re. Edhe për këtë rast, 

krijuesi popullor thuri vargje, si dëshmia më besnike dhe objektive 

për rëndësinë etno-kulturore të kësaj pjese të procesit të dasmës së 

martesës:  E zaum kulaçin me pare, /  për tauj imi nejs oj qibare. /  

E zaum kulaçin pa bo zo,/  T’kimi xhet të heshme, / ma t’mejrën 

n’dunjo. 

Nga vetë fakti që pjekja e kulaçit bëhet të enjten pas dite, ndërsa 

thyerja e tij, të hënën në mëngjes, tregon se kjo bukë e vogël nuk 

është për t‟u hëngër por roli i tij është krejt tjetërfare që simbolizon 

edhe zënien e jetës së re të nuses dhe dhëndrit. Me thyerjen dhe 

gjetjen e parasë së fshehur në brendi, mbaron edhe misioni i tij, 

prandaj në disa vargje që i kemi shënuar në Veshallë mësojmë se si  

shoqet  e përqeshin edhe vet kolaçtoren me fjalë ofenduese, të bin-

dura se ajo me këtë rast nuk u hidhërohet:  Mori soj pa lame e me 

skërlep, /  mo na e losh kulaçin  pa pek. / Mori soj pa lame e thoj 

pa preme, / nauk ta ham kulaçin oj eveqele. 

Dërgimi i teshave (Me i çue petkat) 

Një ngjarje shumë e rëndësishme dhe e fundit që i përmbyll aktivi-

tetet fejesore, është dita kur "petkaxhinjtë", nga familja e dhëndrit 

në mënyrë shumë të organizuar i dërgojnë teshat te shtëpia e nuses, 

të cilat sërish kthehen në shtëpinë e burrit, ditën e shkuarjes së saj 

nuse. Pritja, organizimi dhe përgatitja e ushqimit të petkaxhinjve 



 
 SKENDER ASANI 

 

50 

ishte brenga më e madhe e vajzës, që nga dita e fejesës së saj. Nga 

shumë shkuarjet andej-këndëj të familjeve që kishin lidhur krushqi, 

kjo ditë dallohej për seriozitetin që kishte, që nga zgjedhja e të 

ftuarve që zakonisht ishin burra më në moshë e deri te misioni që 

kishin ata në këtë ditë që do mbahej mend.  Petkaxhinjtë, ashtu të 

përgatitur mirë, numri të cilëve, patjetër edhe në këtë rast duhej të 

ishte tek, sillej nga trembëdhjetë deri tetëmbëdhjetë, gjithsesi duke 

e llogaritur edhe hoxhën e katundit dhe një djalë të vogël, i cili 

edhe në këtë rast simbolizon lindjen djalë të fëmijës së parë. Burrat 

e planifikuar shumë më herët, numërimi disa herë i tyre, deri sa të 

vendoset ai përfundimtar, pasi ta ketë miratuar edhe miku, thi-

rreshin dy tri ditë para ditës kur duhej të nisnin. Krahas kësaj për-

gatitjeje, një gjë të këtillë e bënte edhe familja e nuses, të cilët e 

mbanin barrën më të madhe për këtë rast, sepse ata përveç organi-

zimeve tjera, duhej ta bënin edhe bukën. Edhe pse numri i petkax-

hinjve ishte i përballueshëm për përgatitjen ushqimit nga vetë ato 

të shtëpisë, në shumë raste merrnin kuzhinierë (açojë) burra, të 

njohur të katundit për punën e tyre profesionale edhe për bukën e 

dasmës. 

Burrat e ftuar, që më tepër ishin farë e fis të dhëndrit, pa i për-

jashtuar edhe fqinjët, grumbulloheshin një deri dy orë para nisjes, 

në ndërkohë pinin nga një kafe dhe bënin muhabet deri në momen-

tin e nisjes në kohën e saktë që te miku të jenë rreth drekës, në orën 

e caktuar nga babai i nuses, pa asnjë vonesë. Nëse nusja nuk ishte e 

të njëjtit katund, petkaxhinjtë niseshin shumë më herët, duke e 

planifikuar kohën e kthimit në shtëpi, para se të vijnë lodraxhinjtë 

të cilët sipas traditës, në katund vinin ditën e njëjtë. Të afërmit e 

familjes së djalit, zakonisht gratë, duhej patjetër të shkojnë për 

urime te shtëpia e dasmorit  me ndonjë bakshish, që mund të ishte 

fare i thjeshtë e deri te  ato që kushtonin më shumë , e që i dërgo-

nin më të afërmit, si: lira (monedhë ari e Perandorisë Osmane) dhe 



 
VULËN E KOMBNDËRTIMIT TË SHQIPTARËVE E BËRI KONGRESI... 
 

51 

zbukurime tjera ari, pa përjashtuar edhe tesha si: jorgan, batanije, 

komplete mbështjellësish të shtrojave, enë të ndryshme, si p.sh 

tepsi bakri, ndërsa kohëve të fundit komplete takëmësh për 

kuzhinë: pjata tenxhere, apo më të afërmit edhe fshesë me rrymë, e 

të ngjashme. Dy tri ditë para nisjes së teshave, vajzat dhe gratë e 

familjes i palosnin ato, në mënyrën që të zënë sa më pak vend në 

dy arkat (sandëqet) që do ngarkoheshin në njërin kalë, të mbuluar 

me qilim ose me ndonjë sixhade. Në dy arkat paloseshin zakonisht 

veshjet e nuses, gjërat individuale të arit dhe  paja (darija), me 

gjërat më të imta si, çorapët, këmishët, kovrakët dhe çevret e qën-

disura, të cilat ngarkoheshin  dhe mbuloheshin.  Në kalin tjetër 

ngarkoheshin zakonisht teshat e shtratit, si: dyshekët, jorganët dhe 

jastëkët e odës. Ky tip jastëkësh ishin me gjatësi rreth një metër, 

me mbështjellës prej kashniku me dy liç, me ngjyrë gjaku dhe me 

yllin tradicional me gjashtë cepa, të ngjashëm me atë izraelit, edhe 

pse mungon një shpjegim i mirëfilltë për këtë simbol. Këta  jastëkë 

nuk ishin praktikë për të fjetur,  sepse në brendi ishin te mbushur 

me kashtë nga dujt e thekrës. Ato zakonisht mbështeteshim mureve 

të dhomës (odës) në tre , madje edhe në katër anët e saj, ku ndër-

priteshin te dera, që shërbenin për  t‟u mbështetur mysafirët, deri 

sa rrinin ulur këmbëkryq mbi postaqi. Kompleti për një dhomë 

mbërrinte përafërsisht nga 10 deri 15 sosh. Këta jastëk renditeshin 

në dhomat për mysafirë, të cilat duhej patjetër të ishin të shtuara 

me hastra e të mbuluara me mutaf, nëse nuk ishin të mbuluara me 

dysheme dërrasash. 

Mbasi konstatohej se kanë ardhur të gjithë të ftuarit, ngarkohen 

kuajt që zakonisht mund të jenë 2 ose tre. Nëse nusja ishte e një  

katundi më të largët si p.sh, Vica, Shipkovica, apo edhe më larg, të 

gjithë petkaxhinjtë shkonin hipur në kalë. Në Bozovcë, madje edhe 

deri në Brodec, dy katundet më të afërta për Veshallën, shkohej 

edhe në këmbë. Derisa petkaxhinjtë nisnin për te miku, pasi e kis-



 
 SKENDER ASANI 

 

52 

hin bërë planin se cilës udhë duhet të shkojnë, nuk pushonin së 

kënduari vajzat të cilat bashkë më dahire i përcillnin deri në kufi të 

lagjes. Nga vargjet që këndohen me këtë rast, mësojmë se rrugët që 

çojnë deri te shtëpia e vajzës e cila është në prag të shkuarjes nuse, 

janë të ndryshme, por që të gjitha çojnë te shtëpia e saj. Përmes 

vargjeve lirike, sa të dhimbshme aq edhe tronditëse, mësojmë 

gjithashtu se vajza që i numëron ditët e fundit të vajzërisë, është 

tepër e shqetësuar, e vetëdijshme se shumë afër është dita kur ajo 

do i thotë lamtumirën shtëpisë së prindërve. Në këto momente 

tronditëse ajo mbështetjen e kërkon te nëna, me shpresë se ajo 

mund t‟a ngushëllojë, duke e mbajtur edhe ndonjë ditë në shtëpinë 

e vet: Di çojm petkaxhit udhës epër, / do krejsin pishtollat për 

s’tepër / Di çojm petkaxhit udhës lure, do t’i bien petkat oj fodulle. 

/  Di çojm petkaxhit udhës zene, / për tauj jon nejs oj besleme. / Di 

çojm petkaxhit nizetepes vet, / nizetepes vet kur dë nejsin, /  kit me 

pishtolla do krejsin. /  Rauëm mori non se d’om morrën, as s’të 

rouj oj bijo, as s’të prouj, /  gjali darsmën e ka nejs për tauj. 

Ashtu siç theksuam më parë, dreka e petkaxhinjve duhet të da-

llohet nga të gjitha gatimet tjera, prandaj brenga e nuses se mos 

turpërohet me këto mysafirë specialë është e arsyeshme. Këngët 

me vargje që e  thumbojnë pamëshirshëm familjen e nuses së 

ardhshme të tyre, nuk mungojnë edhe në këtë rast, madje ato  të 

familjes së djalit, krahas thumbimit të asaj të vajzës, nuk e kursejnë 

as edhe  tërë lagjen, duke i quajtur edhe si kallajxhi (Fisn.  Në të 

shumtën e rasteve kallajxhinjtë ishin rom, që profesion e kishin 

kallajisjen. Përmes dialogut të improvizuar poetik popullor, del se 

ago baba është i përgatitur për çdo situatë, madje të shkojë edhe 

me harxhin e vet, nëse ato nuk ishin në gjendje t‟i përballojnë këto 

shpenzime: E mori mahalla kallajxhive, / a du bajni buk petkaxhi-

ve ? /  A du bajni ju, a du bajna vet, /  vejn ago baba me harrxhin e 

vet, /   kafen e sheqerin ai i ka në xhep. 



 
VULËN E KOMBNDËRTIMIT TË SHQIPTARËVE E BËRI KONGRESI... 
 

53 

Ironia që sjellin këto vargje nuk ka të ndalur, edhe kur familja që  

pret petkaxhinjë e ka bërë të pamundurën që drekën ta bëjë sa më 

të mirë. Nëna e nuses  brengoset se ndoshta  sheqerparja si ëmbël-

sirë, që shumë vonë filloi të gatuhet në këto katunde të thella të 

malësisë,  nuk do jetë e mjaftueshme për mysafirët: Xhi ka nona 

nouses xhi hi e xhi del, / njera un e njera sheqerparja s’ëm del, /  

Nona nauses mos u bon budalle,  /  bajshe ni temcoj ma të madhe, /  

ather sheqerparja  do t’dale. 

Te këto këngë hasim edhe vargje ku në njëfarë mënyre kuptohet se  

ato të familjes së dhëndrit ankohen se janë harxhuar shumë deri sa  

i kanë kompletuar të gjitha teshat sipas traditës. Punimet me pej ari 

(sermi) të takëmit të kompletuar të veshjes së nuses, kishin 

kushtuar shumë, prandaj vajzat i drejtohen edhe  dasmorit  për  

këto harxhime të tepruara. Brenda këtyre vargjeve e hasim edhe 

përgjigjen modeste të nuses, e cila  në frymën e kursimeve që është 

dashur t‟i ketë parasysh familja e burrit,  shprehet se me të vërtet 

nuk ka pasur nevojë për gjithë atë  salltanat. Do ti’ çojm sontijet me 

shirita, /  kit mollin për tauj e harrxhita. / Kit mollin për mu be 

dilber,  tej mos e harrxhit, / çomi sontijet gjalo pa shirit. 

Edhe familja e vajzës ështe e përgatitur mirë për t‟i pritur këto 

mysairë jo të zakonshëm. Ato thirrin gjithashtu mysafirë për t‟i 

pritur petkaxhinjtë, që mund të jenë farë e fis dhe fqinj të cilët da-

lin para dere që t‟i presin, përveç  atyre më të moshuarve, që rrinë 

brenda në odë. Pas ceremonisë  së shkarkimit të teshave, nga kuajt, 

ku gjithashtu këtë shërbim duhej ta bënin të rinjtë me babë dhe 

nënë, mysafirët futen brenda në odë ku priten me kafe, e më vonë 

ua shtrojnë sofrën. Një pjesë e të ftuarve nga ana e nuses që për 

nga numri mund të jenë edhe më tepër se mysafirët, u bëjnë muha-

bet petkaxhinjve, madje ulen në sofrën e përbashkët, ndërsa pjesa 

tjetër, ato më të rinjtë hynë në një dhomë tjetër ku gjithashtu  u 

shtrohet sofra. Ushqimi i petkaxhinjve ndryshon nga ai i dasmës. 



 
 SKENDER ASANI 

 

54 

Edhe me këtë rast, deri vonë të gjithë të pranishmit hanin në një 

pjatë (sahan), që ndërroheshin njëra pas tjetrës. Në Veshallë nuk 

ishte traditë që në sofrën e shtruar të shërbehej me supë ose sallatë. 

Haja e parë ishte ajo e pjatës me groshe me mish, e dyta, ajo e 

lakrës e përzier me pak oriz, ndërsa e treta me jani. Në të gjitha 

këto pjata kishte edhe mish, të cilin njëri ua ndante të gjithëve. Për 

dallim nga gatimet e zakonshme për raste dasmash, për petkaxhin-

jtë ka edhe ushqime shtesë, siç është edhe mishi i pjekur, zako-

nisht, ai i qengjit.  Për këto raste, kur nuk respektohet rregulla e tre 

gjellërave tradicionale, në ne vend të groshës ose lakrave të ketë 

"birjan" (mish oriz), me një grumbull mish qengji, deleje ose dashi 

në mes, në ç‟rast asnjëherë nuk mungonte koka e tyre. Edhe në 

këtë rast "kryet" i jepeshin njeriut më të respektuar, zakonisht 

hoxhës i cili si person zyrtar që është, i kryen ceremonitë fetare, si, 

duanë e sofrës dhe kurorëzimin, sipas variantit fetar. 

Kurorëzimi (niqahi) i çiftit të ri nuk është rregull e përhershme që 

të bëhet me këtë rast. dikur ky kurorëzim bëhej që në kohën e fe-

jesës, madje kur bëhej edhe kurorëzimi ligjor administrative, para 

autoritetit zyrtar shtetëror. Bashkë me petkaxhinjtë, te familja e 

vajzës shkonte edhe hoxha i katundit,  sepse pa te nuk mund të 

kryheshin ceremonitë fetare,  siç ishte duaja e sofrës dhe kuro-

rëzimi fetar. Kishte raste kur hoxha ftohej nga ana e nuses, sido-

mos kur ai  takonte mëhallës së nuses ose ishte farefis me familjen 

e saj. Babai i djalit, ose në mungesë të tij, vëllai më i madh ose 

ndonjë tjetër person, familjar i tyre, pasi mbaron ushqimi dhe bëhej 

duaja e sofrës, hidhte para në te (e daritte sofrën). Me këtë rast 

ishte traditë që pas duasë të thuhej: "Zoti muhabetin", duke aluduar 

te dy të rinjtë që martoheshin. Edhe në Veshallë, si në shumë katu-

nde tjera të rajonit dhe më gjerë, disa nga mysafirët, sidomos ata 

më të rinjtë, para se të bëheshin gati për të dalë, në mënyrë të 

fshehtë merrnin diçka me vete. Sipas adetit, ata fshihnin ndonjë 



 
VULËN E KOMBNDËRTIMIT TË SHQIPTARËVE E BËRI KONGRESI... 
 

55 

filxhan kafeje, lugë, taketuke për cigare dhe të ngjashme. Edhe 

nëse vihej re kjo "vjedhje “ nga nikoqirët, ata bënin se nuk e kanë 

pare sepse nuk kishte kuptim për gjëra të vogla të plas  sherri që në 

fillim të kësaj miqësie, të vetëdijshëm se një gjë të këtillë, do 

përsëritej edhe në shtëpinë e dhëndrit, me rastin e shkuarjes për 

"s‟pari herë". Ka pasur raste kur ato të familjes së nuses, pasi  kanë 

konstatuar mungesën e këtyre gjësendeve, i kanë kërkuar, madje 

kanë këmbëngulur në kthimin e tyre. Nuk ishin të rralla rastet kur 

edhe ato të vajzës, sidomos ata më të rinjtë, u bënin dëm mysa-

firëve. Derisa petkaxhinjtë ishin ende brenda, ka ndodhur që të 

rinjtë t‟ua presin kuajve jelat (grivet) dhe bishtin, ose t‟i lidhnin 

nyja "bishtat" e kërpesheve. Këto skandale ishin më të rralla por  të 

vjetrit rrëfenin për provokime të kësaj natyre, që gati se i kanë 

luhatur raportet midis tyre, madje që e kanë vënë në pikëpyetje 

edhe procesin e mirëvajtjes së dasmës. Në raste të këtilla njerëzit  e 

familjes së djalit ishin gjithmonë më tolerantë ndaj asaj të nuses së 

tyre sepse ende vareshin prej tyre. 

Teshat që i sjellin petkaxhinjtë, vajzat i  ndejnë atë ditë nëpër mu-

ret e dhomave, në mënyrë që sa më mirë vizitorët, sidomos gratë t‟i 

shohin e t‟i komentojnë sipas vlerësimit të tyre. Në të njëjtat 

hapësira, vajzat e shtëpisë  shtrinin edhe teshat e bëra nga vet nus-

ja. Pasi mbarojnë të gjitha ceremonitë, petkaxhinjtë dalin nga 

shtëpia e nuses me përcjellje dashamirëse, duke vazhduar bashkë 

një pjesë të rrugës, për t‟u ndarë më pastaj drejt shtëpive të tyre. 

Nga ky moment shpërndahen edhe ato që në këtë rast ishin si pri-

tës, për t‟u kthyer sërish ditën e përcjelljes së vajzës për në 

shtëpinë e dhëndrit  sepse ata, njëherësh ishin edhe si përcjellësit e 

saj. Me rastin e përcjelljes së vajzës, ato nuk thirreshin sërish, por 

meqë kishin qenë të ftuar ditën e petkave, e ndjenin obligim që 

duke "u pjekë" me vajzën, edhe ta "daritnin" me një shumë të ho-

llash atë. 



 
 NUER ARSLLANI 

 

56 

NEBI DERVISHI 

Universiteti i Tetovës 

DASMAT STRUGANE DIKUR DHE SOT 

Martesa është një ngjarje e rëndësishme e jetës së njeriut që lidhet 

me shtimin e familjes dhe me vijimin e jetës njerëzore. 

Në përgjithësi, në Strugë e rrethinë, si dhe në tërë trevat shqiptare, 

andej e këndej kufirit politik shqiptaro-shqiptar, martesa e fëmijëve 

tradicionalisht u përkiste prindërve. Ata e kishin në dorë plotësisht 

fatin e fëmijëve të tyre. Në familjen patriarkale strugane, si vajza 

ashtu edhe djali, në të kaluarën, nuk kishin asnjë të drejtë të 

zgjidhnin fatin e tyre. Gati në çdo martesë vëreheshin vajza të mje-

ra që jepeshin për persona që nuk i njihnin fare, por edhe anasjell-

tas: djemtë, shpesh herë, martoheshin me vajza që s‟i kishin parë 

asnjëherë. 

Në pellgun e Ohrit, në të kaluarën, vajza, me të mbushur moshën 

10 vjeç, nuk lejohej të dilte jashtë mureve të shtëpisë. Vizitat e tyre 

ishin shumë të kufizuara, ato mund të shkonin vetëm te dajallarët 

dhe xhaxhallarët, por edhe atëherë të shoqëruara nga dikush dhe të 

mbuluara me ferexhe. Në shtëpi kishin të drejtë t‟u dilnin vetëm 

kushërinjve të parë (nga lidhja e babait dhe e nënës). Gjatë kohës 

që qëndronin në shtëpi vajzat merreshin me punë të ndryshme 

shtëpiake: qepnin, gatuanin, kujdeseshin për fëmijët e vegjël të 

familjes dhe fillonin, pak nga pak, të përgatitnin pajën e tyre. 

Synimet kryesore, kur kërkohej një vajzë për nuse, ishin që vajza 

të ishte nga fis i mirë, pra, derë “oxhaku" e shtëpi punëtore. Kjo do 

të thoshte që nusja të ishte në atë rang në të cilën bënte pjesë edhe 

dhëndri. Secila familje, me anë të martesës, kërkonte të forconte 

pozitën e saj shoqëroro-ekonomike, duke lidhur krushqi me familje 



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

57 

të forta e të pasura. Bukuria, mosha etj. ishin gjëra sekondare, pra 

të dorës së dytë. Duke u nisur nga këto premisa, zgjidhja e këtij 

problemi kaq të rëndësishëm, shpesh herë, shkaktonte pasoja të 

rënda në familje. 

Martesa, si një proces që ka mbijetuar prej kohëve më të lashta, me 

ritet dhe ceremonitë e shumta dhe të larmishme, sjell elemente që 

kanë prejardhje dhe rëndësi të veçantë etnografike. Këtu hyjnë ritet 

e njohura të përpjekjeve të dhëndrit dhe të nuses, kundërshtimi i 

nuses, ndarja e saj nga gjiri dhe nga shtëpia e babait, akti i përcjell-

jes së nuses, pritja e saj në shtëpinë e dhëndrit (burrit) dhe shumë 

ceremoni të tjera që bëhen me këtë rast. 

Duke bërë përshkrimin e dasmës strugane, kalimthi do të ndalemi 

në çastet e saj më të rëndësishme dhe do të përpiqemi të japim 

shpjegimet e rastit, gjithmonë sipas të dhënave të mbledhura në 

rajonet e fshatrave të Strugës. 

Me të arritur djali në moshën e martesës, prindërit dhe të afërmit 

tjerë fillojnë të mendohen e të bisedojnë për të. Në rrethin e 

Strugës mosha mesatare e martesës ka qenë: për vajzat 16 - 20 

vjeç, ndërsa për djemtë 20 - 25 vjeç. Kur djali ishte i vetëm, 

shpesh, martohej në moshë të re. Por, në qoftë se djali kishte motra 

më të moshuara, ai nuk mund të martohej përpara tyre, pavarësisht 

nga ndryshimi i madh i moshave që mund të kishin. Po të ndodhte 

që ndonjëri të martohej pa nxjerrë motrat, sjellja e tij përbuzej dhe 

ai do të quhej njeri i paturp. 

Prindërit dhe të afërmit e djalit, pasi të kishin marrë edhe pëlqimin 

e fisit, kuvendonin gjerë e gjatë mos vallë me familjen e vajzës 

mund të ketë pasur ndonjë hasmëri, mosmarrëveshje apo nga-

tërresë. Në rajonin e Strugës, para se të shkonin te personi që ishte 

caktuar për të kërkuar vajzën, në mënyrë tradicionale babai ose 

nëna ia komunikojnë djalit vendimin që kanë marrë. Siç tregojnë, 



 
 NUER ARSLLANI 

 

58 

nga ana e djemve nuk ka pasur ndonjë rast kundërshtimi, por edhe 

nëse ka pasur, ato kanë qenë tepër të rralla. Djali gjithmonë këto 

lajme i ka pritur me turp dhe me kokën ulur, duke iu nënshtruar 

fatit të tij. Mandej caktonin shkesin (shkuesin) që do të 

ndërmjetësonte. I ngarkuari për të kërkuar vajzën në rrethin e 

Strugës, gjithmonë kishte lidhje afërsie ose miqësie me familjen e 

vajzës. Ishin raste të rralla kur caktohej ndonjë kushëri i djalit, e në 

këtë rast duhej të ishte kushëri i dytë e më lartë i djalit. 

Ndërmjetësi ose shkuesi shkonte në familjen e vajzës dhe rrinte një 

copë herë, e niste bisedën dhe tregonte qëllimin e vizitës. Në bi-

sedë e sipër, shkuesi lëvdonte familjen e djalit dhe personalisht 

djalin, duke i veshur atij tiparet më të mira që duhej të kishte një 

mashkull, si: trim, punëtor, i ndershëm e i moralshëm, i zgjuar etj. 

Në fund të bisedës caktohej dita (afati) i përgjigjes, e cila mund të 

zgjaste një javë, një muaj e në raste të veçanta edhe më shumë. 

Para se të jepte përgjigjen, i ati i vajzës do t‟i tubonte dhe të 

kuvendonte me vëllezërit e tij, djemtë, dajallarët e vajzës, farefisin 

etj. dhe në disa raste edhe miqësinë. 

Shkuesi, për detyrën që i kishte caktuar prindi i djalit, në familjen e 

vajzës shkonte së paku tri herë. Në afatin e caktuar bëhej takimi 

për ta marrë përgjigjen. Takimi bëhej në shtëpinë e vajzës, por në 

raste të veçanta në ndonjë kafene apo në ndonjë vend tjetër. Ka 

pasur raste që pala e vajzës të mos jepte pëlqimin për lidhje 

krushqie, por, në raste të tilla, asnjëherë nuk ndodhte që të tre-

goheshin arsyet e vërteta të mospranimit të lidhjes së krushqisë. 

Gjithmonë përpiqeshin të mos fyenin anën e djalit. Në raste kur 

jepej pëlqimi, caktohej dita e nigjahut (kurorëzimit). Më vonë, në 

fshatrat e Strugës, ky akt kryhej në momentin kur krushqit shkonin 

të merrnin nusen. 

Në Strugë e rrethinë ndodhte shpesh herë të lidheshin me krushqi 

edhe dy familje që ishin në mosmarrëveshtje ose hasmëri me njëra-



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

59 

tjetrën. Në raste të tilla ndërhynte miqësia për t‟i pajtuar dhe për ta 

ripërtërirë miqësinë. Kishte raste të lidhjes me krushqi të dyfishtë, 

domethënë jepnin dhe merrnin. 

Duhet potencuar edhe një fakt tjetër me rëndësi: brenda qytetit të 

Strugës, e sidomos në Ohër, përveç martesës jashtë fisit, ekzistonte 

edhe martesa brenda fisit. Një rast i tillë, megjithëse lejohej edhe 

nga feja islame, ndodhte tepër rrallë, sidomos në mesin e shtresave 

të pasura. Këto martesa brenda fisit, masat e gjera të banorëve të 

këtij rajoni i shikonin me përbuzje. 

Nigjahu ishte faza e parë e martesës. Ai kryhej me ceremoni të 

pakta. Me këtë rast, si në shtëpinë e djalit ashtu edhe në atë të vaj-

zës, tuboheshin njerëzit e afërm të dyja familjeve që tanimë kishin 

lidhur krushqi. Në rrethin e Strugës nigjahu kryhet edhe në mo-

mentin kur krushqit e dhëndrit shkonin për të marrë nusen në 

shtëpinë e saj. 

Nigjahu zakonisht bëhet në shtëpinë e vajzës. Për këtë qëllim, nga 

ana e familjes së djalit shkonte një numër i caktuar krushqish, rën-

dom rreth 5 vetë. Në krye të tyre ishte imami dhe një i afërm i 

dhëndrit: xhaxhai, daja ose vëllai. Në shtëpinë e vajzës (nuses) 

krushqit priten me nderime e respekt të madh. Barra për të treguar 

qëllimin e vizitës i binte krushqarit, i cili shprehej me këto fjalë: 

“Ne kemi ardhur për një hajr!" “Hajr ishalla, të bitiset dhe të tras-

hëgohen" - përgjigjej ana e vajzës. Më pas fillonte nigjahu. Në këtë 

akt solemn, përveç hoxhës, mernin pjesë dy veqilë (përfaqësues) të 

djalit dhe të vajzës si dhe katër shahitë (dëshmitarë), nga dy për 

secilën palë. Hoxha, pasi të kishte pyetur veqilin e vajzës dhe të 

djalit për emrat e dy të rinjve që me këtë rast do lidhnin kurorë si 

dhe për emrat e shahidëve, do t‟i drejtohej veqilit të vajzës: “Ti 

Qazo… çish mehri muhexhel (çfarë shpërblimi në të holla, që de-

tyrohej t‟i jepte pala e djalit palës së vajzës në rast se ndanin nusen 

pa ndonjë arsye madhore) i kërkon veqilit të djalit? Pasi veqili i 



 
 NUER ARSLLANI 

 

60 

vajzës kërkonte një shumë të hollash, që gjithmonë duhej të ishin 

numër tek, nga ana e veqilit të djalit fillonte kundërshtimi, deri në 

tri herë. Aftësia e veqilëve ishte të vinin nigjahun në rregull, sepse 

ka pasur raste që nuk kanë rënë dakord dhe nigjahu është prishur. 

Në momentin kur caktohej shuma, imami pyeste veqilin e vajzës: 

“A e bëre kabull që filanit t‟i japësh të bijën e filanit?" Të njëjtën 

pyetje hoxha ia bënte edhe veqilit të djalit, dhe pasi të merrte 

përgjigjen, kuptohet, pozitive, të gjithë së bashku nënshkruanin 

nigjahun (dokumentin ose aktin) i cili i jepej palës së vajzës për ta 

ruajtur. Në fund të ceremonisë së vënies së nigjahut, hoxha, ose 

ndonjë nga krushqit e dhëndrit, merrte jakën e këmishës së djalit 

dhe të vajzës dhe i lidhte me tri nyje. Kjo bëhej që të mos i “lidhë 

hasmi" dhe që gjatë periudhës së fejesës, dhëndri të mos shkonte 

në të “liga". Jaka e këmishëve zgjidhej në kohën e martesës, në 

çastin kur dhëndri hynte në dhomën e nuses. 

Në momentin kur krushqit e dhëndrit largoheshin nga shtëpia e 

nuses, ata tentonin të “vidhnin" ndonjë gjë (send) nga shtëpia e 

nuses, që ndeshet pothuajse në tërë krahinat etnike shqiptare. Kjo 

ceremoni, pa mëdyshje, është shenjë e “grabitjes" së grave. 

Pas dy-tri orësh krushqit e vajzës (kuptohet nëse ishin afër) shko-

nin për të uruar në shtëpinë e dhëndrit, ku pak orë më parë kishte 

vajtur vajza e tyre nuse. Me këtë rast krushqit e djalit nisin këngët 

dhe vallet. Këngët që këndoheshin me këtë rast kishin si tema 

boshte bukurinë e nuses dhe gëzimin e familjes së dhëndrit: 

“Ti moj nëna e dhënrrit 

Ç‟je kaq e gëzuar…" 

Dikur, këngët dhe vallet në shtëpinë e dhëndrit vazhdonin për tri 

ditë rresht. Pas nigjahut, të dy familjet e miqësuara e të lidhura me 

krushqi kishin marrëdhënie të ngushta me njëra-tjetrën, si në raste 

gëzimi ashtu edhe në raste hidhërimi. 



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

61 

Në rajonin e Strugës, prej momentit të fejesës e deri në atë të 

dasmës, për festat e motmotit dhe festa tjera, familja e dhëndrit i 

dërgonte nuses tesha përmes të afërmve më të ngushtë të dhëndrit 

(motrave, vëllezërve etj.) ose, në raste të veçanta, edhe përmes 

prindërve, kunatave të shtëpisë etj. 

Djali i fejuar quhej djalë “i zënë", ndërkaq vajza e fejuar quhej 

vajzë “e zënë". Vajza “e zënë,  derisa të mbaronin urimet, të cilat 

zgjatnin një javë, do të rrinte e fshehur, pastaj u dilte me radhë 

motrave, kunatave, nënës dhe, së fundi, babait të dhëndrit, por 

gjithnjë me kokën ulur. Edhe djali “i zënë", gjatë kësaj kohe, për-

piqej t‟u shmangej takimeve të drejtpërdrejta me prindërit e tij. 

Nigjahu (kurorëzimi) nuk mund të prishej në asnjë rast. Edhe nëse 

vdiste dhëndri para se të martohej, nusen e tij mund ta merrte vëllai 

më i vogël dhe nëse nuk kishte vëlla, nusen e zënë mund ta merrte 

një nga kushërinjtë e tij të afërt. Por, po të vdiste vëllai i vogël, 

gruan e tij nuk mund ta merrte vëllai i madh, sepse ajo e konside-

ronte në vend (në këmbë) të babait. Ky fenomen në etnografi njihet 

me emrin “levirat", nga latinishtja - kunat ose vëllai i burrit dhe 

“sororat" (latinisht: soror - motër), që është mbeturinë e martesës 

në grupe. “Levirati" shprehet me atë që gruaja e ve është e detyruar 

ose ka të drejtë të martohet me vëllain e burrit të saj të vdekur, 

kurse ky, pra vëllai, në qoftë se është “i lirë", ose ka të drejtë ose 

është i detyruar në të tilla raste të martohet me të./ Ndërsa “sorora-

ti" (burri i ve) duhet ose mund të martohet me motrën e gruas (të 

fejuarës që ndërkohë kishte ndërruar jetë). Veç kësaj, kjo motër 

mundet dhe nganjëherë duhet, nëqoftëse është “e lirë", të martohet 

me të. 

Edhe në rajonin e pellgut të Ohrit ka pasur raste kur është lejuar që 

vëllai, kushëriri i afërt etj. të marrë për grua të fejuarën ose gruan e 

të afërmit të tyre. Kur vdes vajza, prindërit e saj nuk ia imponojnë 



 
 NUER ARSLLANI 

 

62 

familjes së djalit dhënien e një vajze tjetër. Familja e djalit propo-

zon dhe me pëlqimin e prindërve të vajzës përtërihet miqësia./ 

Gjatë periudhës së fejesës, dhëndrit jo vetëm që nuk i lejohej të 

shkonte në shtëpinë e nuses, por ai ruhej madje që të mos e shiko-

nin prindërit e vajzës. 

Nga fejesa deri në martesë kalonte përafërsisht një kohë prej një 

deri në tre vjet, ka pasur raste edhe më shumë. Ky qëndrim i gjatë i 

nuses në gjirin familjar shpjegohet me nevojën e saj për të përgati-

tur pajën si dhe me nevojat e dhëndrit për të rregulluar që më parë 

ekonominë e vet. 

DASMA 

Dasma në rajonin e Strugës, sikurse në të gjitha trevat shqiptare, 

është një ngjarje e madhe e gëzimit familjar. Që ajo të dilte sa më 

dinjitoze, bëheshin përgatitje të mëdha. Dasma ishte një barrë e 

rëndë për ekonominë familjare, aq sa shumë familje, për vite me 

radhë, nga shpenzimet e tepërta, nuk e merrnin dot veten. Sado e 

vobektë të qe familja e nuses, ajo ishte e detyruar që t‟i bënte pajën 

vajzës. Familja e dhëndrit nuk jepte asgjë për të (pajën). Në pajë 

bënin pjesë: rrobat e vajzës, që zakonisht ishin: 8 - 10 fustanë, 8 - 

10 tumane (brekë ose formë e dimive), 10 - 12 këmisha, 10 - 12 

jelekë, 15 - 20 mindile (shami të vogla), 5 palë çorape, 15 - 20 

shami dore, 2 - 3 breza, byzylyqe, një varëse me florinj (kishte 

familje që vajzës së tyre në pajë i jepnin edhe orë xhepi), pastaj, dy 

arka e një valixhe ku viheshin rrobat, 4 jorganë, 2 - 4 dyshekë, 10 

sahanë (pjata) bakri me kapak, 10 sahanë supe etj. 

Elementet dominuese që kanë ruajtur identitetin etnokulturor të 

banorëve të këtyre fshatrave (të pellgut të Ohrit), si dhe në të gjitha 

trojet etnike shqiptare, janë këngët, vallet dhe zakonet e dasmës, të 

cilat kanë gjenezë të lashtë dhe janë përcjellë e ruajtur me xhelozi 



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

63 

deri në vitet 50 - 60 të shekullit XX. Tradita dhe origjinaliteti bu-

rimor i tyre ka pasur ndryshime fare të vogla, pavarësisht nga koha 

dhe mënyra e jetesës së vetë banorëve si dhe nga ndikimet e popu-

jve tjerë që kanë jetuar pranë tyre gjatë shekujve. 

Nëpër fshatrat e Strugës dihej gjashtë muaj përpara se kush do të 

bënte dasmë në fshat. Prandaj, fshatarët, sidomos kur parashi-

koheshin më tepër dasma, shpreheshin:“Simjet kimi shumë dasma 

e do të kënaqemi me ahengje e gjymbyshe". 

Zakonisht, dasmat bëheshin pas Shën Mitrit (pas 8 nëntorit), në 

kohën kur burrat ktheheshin nga kurbeti si dhe kur përfundonin 

punët në fshat. Koha e dasmave zgjaste gati tërë dimrit. Ishte tradi-

të që dasmorit t‟i ofrohej ndihmë një muaj para dasmës, e ky ishte 

një lehtësim i madh për të zotin e dasmës. 

Gjashtë javë para se të fillonte dasma, i ati i dhëndrit e dërgonte 

ndërmjetësin (shkuesin) në shtëpinë e vajzës për të prerë ditën e 

dasmës. Kohëve të fundit, në rajonin e Strugës, së bashku me 

shkuesin shkojnë edhe prindërit e djalit dhe në të njëjtën kohë i 

dërgojnë edhe teshat (peshqeshet) e fundit për nusen para dasmës. 

Atë ditë do të merret masa (dimensionet e trupit) e nuses, në prani 

të prindërve e të afërmve të tjerë të saj me një pe të kuq. Në këtë 

ceremoni, i ati i vajzës, për të pranishmit, nxjerr llokume me qëllim 

që të rinjtë që bashkohen të kenë jetë të ëmbël bashkëshortore. 

Ngrënia e llokumit përcillet me urimet: “Paçin fat e këmbë të 

mbarë", “U trashëgofshin" etj. 

Një javë para se të fillonte dasma bëheshin përgatitjet që gjatë 

dasmës çdo gjë të shkojë në rregull. I zoti i dasmës i ftonte të afërmit 

për të kuvenduar, ndërsa në fund caktoheshin detyrat për secilin: 

- i pari i dasmës; 

- akçiu (kuzhinieri), i cili do të përgatis ushqimin në ditën e 

dasmës; 



 
 NUER ARSLLANI 

 

64 

- maxhenicat (gratë që do të gatuajnë bukë); 

- “bojalinjtë" (bojaliu i parë mund të ishte daja ose mixha). Zako-

nisht ishin tre ose pesë bojalinj. Për këtë rast, në rajonin e Strugës 

tregohet një anekdotë: Po të shkonte bojali i parë daja i dhëndrit, 

thuhej se bën dasmë e ëma e djalit, kurse po të shkonte bojali i parë 

mixha, thuhej se bën dasmë i zoti i shtëpisë, pra i ati i dhëndrit; 

- personi që do të rruajë dhëndrin; 

- personat që do të shërbejnë (hyzmetçinjtë); 

- përgjegjësi i lodrave (muzikës); 

- personi që do ta përgatisë qerren; 

- personi që do të rrijë pas qerres së nuses; 

- numri i krushkave që do të shkojnë për të marrë nusen; 

- bash-krushka (ose krushka e parë); 

- personi përgjegjës për sofrat; 

- personat që do të japin sherbet; 

- personat që do të ftojnë dasmorët etj. 

Pasi të bëheshin të gjitha këto përgatitje, dasma fillonte në ditën e 

bojës. I zoti i dasmës, një ditë përpara, i fton të afërmit dhe miqtë 

tjerë që të marrin pjesë në gëzimin e madh familjar, që nga nisja e 

bojalinjve, ditën e hënë ose të enjten. 

Një ditë para se të fillonte dasma (para bojës), njerëzit e afërm të 

dasmorit therin kaun, lopën, demin etj. ndërsa gratë, bijat e 

shtëpisë, nuset etj., gjatë këtij akti këndojnë: 

“Nafi aga e therri lopën, 

e thërriti të gjithë botën. 

Nafi aga e therri kanë, 

e thërriti gjithë dynjanë. 

S‟e thëriti gjithë dynjanë 

veç miqësinë e akrabanë 

huallëkun ku e ka ngrënë…" 



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

65 

Disa ditë para dasmës, e zonja e dasmës i thërret bijat e shtëpisë si 

dhe gra të tjera për të ftolluar (tëholluar) bakllavatë e dasmës. Ba-

kllavaja është ëmbëlsirë tradicionale me petë të tëholluara. Zako-

nisht, petët radhiten në tepsi duke u hedhur sipër arra të grimcuara, 

rrush të thatë (stafidhe), fiq, hurma etj, të cilat pas radhitjes piqen 

me saç ose në shporet dhe më pas zbuten me sherbet të trashë. 

Pasi janë bërë të gjitha përgatitjet e nevojshme dasma fillon me 

ditën e bojës, pra kur nuses i dërgohet boja. Duhet të jetë ditë e 

hënë ose e enjte. Sipas traditës, në bojë dërgohen një, tre ose pesë 

vetë. Numri i bojalinjve duhet patjetër të jetë numër tek. 

Bojali mund të jetë daja, vëllai, xhaxhai ose kushëriri i dhëndrit. 

Në bojë dërgohen: ngjyrë për flokët, këna për duart, unazë, vath, 

këpucë, sandale, doreza, ombrellë, mantel, tel dekorativ, preparate 

kozmetike, veshje të tjera për nusen, por edhe për familjen e 

ngushtë të nuses etj. 

Me peshqeshet dërgohen edhe leblebija (qiqra të pjekura), sheqer-

ka, gështenja e fruta të tjera. Gratë i bëjnë gati teshat. Të gjitha ato, 

më parë, i renditnin në hejbe, por më vonë në një arkë, e sipër tyre 

hidhnin oriz e bonbone ose karamele. Në arkë, gratë që përgatisin 

teshat, vënë edhe gështenja, leblebija, rrush të thatë, bonbone etj., 

të cilat do t‟u shpërndahen atyre të cilët e presin bojën te nusja. 

Bojalinjtë përcillen me këngë dhe tri herë me të shtëna pushke ose 

revoleje. Dikur boja është dërguar me kalë e më vonë me karrocë. 

Në momentin e përcjelljes së bojës nis kënga: 

“Aj perri, dil perri, 

 “Aj perroj, dil perroj, 

kush ta nisi bojën ty? 

kush ta pruni bojën toj? 

Aga baba si zotni. 

Aga baba si zotnoj. 



 
 NUER ARSLLANI 

 

66 

Aj perri, dil perri, 

Aj perroj, dil perroj, 

kush ta nisi bojën ty? 

 kush ta pruni bojën toj? 

Anko nenja si kumri.  

E ka gje në pazar, 

Aj perri, dil perri, 

E ka peshu me kandar…" 

kush ta nisi bojën ty? 

Aga daja/mixha si zotni…" 

   (Në fshatrat toske)                                    (Në fshatrat gege) 

Bojalinjtë nisen për në shtëpinë e nuses para dreke, rreth orës 10 - 

11. Edhe në familjen e nuses, i ati, një ditë përpara, e thërret farefi-

sin, miqtë e të tjerët dhe përcakton se kush do t‟i presë mysafirët 

bojalinj në ditën e caktuar. 

Bojalinjtë, në shtëpinë e nuses, priten nga të afërmit e familjes. Pas 

një bisede të përzemërt shtrohet dreka, ndërrohen cigaret e muha-

beti etj.  

Gratë e shtëpisë përgatitin peshqeshet për dhëndrin. Nëse mungon 

diçka për nusen, bojaliu i parë, detyrimisht, brenda kësaj kohe të 

qëndrimit të tyre, duhet që t‟i plotësojë mangësitë. Pas drekës, 

bojalinjtë përcillen për në shtëpinë e dhëndrit. Boja te nusja merrej 

nga abxhicat (gratë që përgatitin vajzën për t‟u bërë nuse), zihej në 

tigan dhe pasi ftohej i vihej nuses në kokë. 

Para se t‟ia vënë bojën, mblidhen shoqet e nuses dhe e mbyllin 

derën që të mos hyjnë gratë në dhomë, për t‟i penguar ato që sho-

qen e tyre mos e bëjnë nuse. Pasi gratë e shtyjnë derën dhe hyjnë 

kinse me forcë, me pjatën në dorë, fillojnë t‟ia vënë bojën nuses. 

Ndërkaq kjo e fundit, fillon të qajë, e pas saj qajnë edhe shoqet e 

saj. Gratë, pasi mbarojnë këtë ritual (adet), nisin të këndojnë: 



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

67 

“Aj perri, dil perri, kush ta venën bojën ty?…" 

“Kur ma vishe bojën, alivant të nxehtë, 

lumja ti e lumja me cilin do çosh jetë…" 

Në vazhdim gratë e mbulojnë nusen me duvak. E lënë rreth një orë 

të mbuluar, ndërkohë që nusja e hedh tri herë duvakun sikur nuk e 

dëshiron. Në fund, abxhicat e bëjnë nuse dhe, ashtu e përgatitur, 

qëndron dy ditë (e hënë e martë). Gjatë këtyre ditëve vijnë njerëzit 

për “hajrli" (urime). 

Të mërkurën (ose të shtunën) gratë bëjnë ahengun, duke kënduar: 

“Shkallë më shkallë kur më ngjiteshe, 

ja më dukeshe ja s‟më shifshe 

pa dilni shihni moj zullumqaren 

sa mirë ma lojtka dosa moj vallen…" 

 

“… Trëndafile në bokërrinë, trëndafile, 

merr gjergjef e aj të rrimë, moj trëndafile. 

S‟marr gjergjef e s‟vij të rri, mor trëndafil 

se vjen beu s‟më gjen aty, mor trëndafil. 

Pa më thotë: - Ku ke qenë mor trëndafil? 

Un‟ kam qenë te fisi jot mor trëndafil. 

Fisi jot ka nuse shumë more trëndafil, 

merr me grushtë e hidh në lumë more trëndafil…" 

 

“… Syzeza moj sy-larushe, 

dogje male, dogje fushe, 

dogje malin prej sevdasë, 

dogje fushën prej sevdasë…" 

Natën e enjte (të diel) nusja fle në dyshekun e pajës me një çun 

(djalë) të familjes (nip, vëlla të vogël etj). Gratë ia lyejnë duart me 

këna. Ditën e enjte (të diel) gratë e veshin nusen me teshat më të 



 
 NUER ARSLLANI 

 

68 

mira dhe i teletisin tërë fytyrën me tel të grimcuar gjer te qafa. Me 

këtë rast gratë e vajzat, së bashku, i këndojnë: 

“… Nënë, ç‟kan malet që buçasin? 

Bijë, vijnë të të marrin. 

Nënë, thue të më presin 

sa të ujdis mirë telin. 

Bijë, nuk presin atllarët! 

Nënë, le t‟i ndalin yzmeqarët…" 

Në shtëpinë e dhëndrit 

Pasi nisen bojalinjtë, të hënën ose të enjten, aty rreth orës 10 - 11, 

në shtëpinë e dhëndrit, në oborr, bien daullet, nis vallja dhe shtypet 

gruri. 

Prej të hënës e deri të enjten (ditën që merret nusja), në shtëpinë e 

dhëndrit vijnë njerëz për të uruar dasmën, sidomos pas darke. Te 

nusja bojalinjtë i presin për drekë. Bojalinjtë, pasi drekojnë, 

kthehen në shtëpinë e dhëndrit. Të gjithë bojalinjve u japin nga një 

peshqesh si dhe një bohçallëk për rruajtjen e dhëndrit. Pasi vjen 

boja, edhe në shtëpinë e nuses shkojnë për urime. Familja e dhën-

drit, të mërkurën, i fton mysafirët për dasmë. Një nga të afërmit e 

dasmorit, me listë në dorë, shkon shtëpi më shtëpi duke thënë: “Ju 

bën selam (të fala) zoti i dasmës që nesër të urdhëroni në dasmë". I 

ftuari e falënderon duke i thënë: “Faleminderit, ngjefshim edhe më 

ty ose në familjen tënde". 

Të mërkurën në mbrëmje, pasi largohen mysafirët që kishin ardhur 

për të uruar dasmën, më të afërmit e dhëndrit bëjnë planin e 

dasmës. Sipas numrit të konakëve (dhomave), si dhe numrit të 

sofrave, duke llogaritur 13 - 15 vetë për sofër, caktohen edhe 

shërbyesit. Pasi qysh të mërkurën është therë kau, lopa ose demi, 

llogaritet rreth 7 kilogram mish për çdo sofër. Mishi gatuhej në dy 

mënyra: me jahni dhe me oriz (byrian). Përveç mishit në sofër 



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

69 

shërbehej edhe çorbë, bakllava dhe pilaf. Bakllavatë janë tëholluar 

një javë para dasmës. Për çdo dhomë (konak) caktohen dy shërb-

yes për të dhënë ujë, kafe, për të mbajtur zjarr dhe shërbime të 

tjera. Caktohet plaku që do të shkojë pas qerres ku do të jetë nusja. 

Sipas zakonit, ky duhet të jetë plaku më i moshuar në fisin e dhën-

drit. Caktohet kush do ta përgatitë qerren. Më parë qerrja mbulohej 

me qilima dhe duhej të bëhej gati një ditë më parë. Caktohen 

gjellëbërësi dhe pastrueset të cilat janë vajzat dhe nuset e fisit. Të 

enjten në mëngjes, pasi rregullohen dhe shtrohen konaqet e caktua-

ra, vinë daullet dhe fillon pritja e mysafirëve të ftuar në dasmë. 

Dikur dhëndri rruhej më herët, aty rreth orës 11 para dite, sepse 

rrethanat kanë qenë të tilla që nuk ka pasur si tani vetura, por edhe 

rrugët kanë qenë jo të mira. 

Dhëndrin e rruan kushëriri ose dhëndri i shtëpisë, i ndihmuar nga 

të afërmit e dhëndrit. Berberit dhe atyre që ndihmojnë në rruajtjen 

e dhëndrit u japin peshqeshe, si këmisha, peshqirë etj. Më pas 

shtrohet dreka dhe pas kësaj nisen krushqit për të marrë nusen. 

Sipas zakonit, krushqit, rrugës ecin në kolonë, dy nga dy, dhe në 

fillim të kolonës gjendet hoxha i fshatit dhe një më i moshuar, 

pastaj njerëzit më në moshë, të rinjtë dhe daullet. Pas tyre shkon 

qerrja ose vetura, kurse e fundit është qerrja e nuses, pas së cilës, 

hipur në kalë, shkon plaku i caktuar pas qerres. Kur afrohen afër 

shtëpisë së nuses, i pari i dasmës cakton 3 ose 5 të rinj të cilët i 

lajmërojnë pritësit te nusja se ia mbërrin krushqit. Sipas zakonit, të 

gjithë pritësit nga ana e nuses, dalin në oborr dhe radhiten në rresht 

për një dhe u japin dorën krushqve duke u thënë mirë se erdhët. 

Pasi hynë në konaqe, krushqit mysafirë shërbehen me nga një 

llokum, pastaj edhe me nga një cigare dhe menjëherë pas kësaj 

fillon muhabeti dhe kënga. Gjatë kohës që rrinë krushqit këtu, ba-

bai i nuses me disa nga fisi i vet, vizitojnë të gjitha konaqet e 

krushqve, të cilët ia urojnë dasmën. Pas pak kohe, hoxha me disa 



 
 NUER ARSLLANI 

 

70 

nga ana e dhëndrit e disa të tjerë nga ana e nuses, dalin në një 

dhomë të veçuar dhe atje bëjnë kurorëzimin (nigjahun) e dy të 

rinjve që martohen. Pas kësaj ceremonie hoxha dhe shoqëruesit 

kthehen në konakët e tyre. Ndërkohë, të rinjtë nga ana e dhëndrit 

dalin jashtë dhe e ngarkojnë pajën e nuses nëpër qerre e traktorë. 

Paja niset pak para se të nisen krushqit. Te gratë, poashtu pasi 

përshëndeten, ndahet sherbeti dhe fillon vallja. Krushkave u del 

dy-tri herë nusja, gjithmonë me tesha të ndërruara. Do të evidento-

jmë këtu këngën që këndojnë krushkat para se të hynë brenda: 

“Top sheqere rrumbullake 

mbetën krushkat në sokak, 

s‟ka kush t‟u bojë konak. 

Drita moj dil në lomë, 

të ka çue vjehrra selam 

sheqer koka për të ngrënë. 

Unë sheqerkat nuk i dua, 

shif se ç‟bon nona për mua. 

Unë sheqerkat nuk i ha, 

shif se ç‟bon baba t‟u qa" 

Krushkat, pasi hyjnë në konak te nusja këndojnë: 

“Omonat e domonat, 

na i qitni atë flokgjat 

përmbi shoqet ma e nalt. 

Fuge shallin degerme, 

hajde Drita ti me ne" etj. 

Plaku i qerres shkon dhe thërret bashkrushkën (krushkën e parë, që 

duhet të jetë dajovica, halla ose mixhovica e dhëndrit) dhe i thotë 

që të bëhen gati për t‟u nisur. Nusen e fusin në qerre i vëllai me 

dajën e vajzës, kurse plaku i qerres, në këtë moment, nxjerr një 

pako të mbushur me oriz, sheqerka e monedha dhe i hedh sipër 

qerres, ndërkaq fëmijët vrapojnë dhe i marrin ato. 



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

71 

Para se të nisen krushqit, të gjitha qerreve dhe daullexhinjve u 

japin nga një havli (peshqir). 

Qerres së nuses i vënë këmishë e pasqyrë. Qerrja tani shkon para të 

tjerëve. Kur kthehen, krushqit ndërrojnë rrugën dhe aty ndalohen 

për të ngarë rizë. Nusja e nxjerrë një rizë (havli - peshqir) të qëndi-

sur me dorë; njëri e merr dhe ik më se 2 - 3 km dhe pastaj një grup 

të rinjsh dasmorë lëshohen me vrap pas tij. Kush e arrin i pari 

rizën, ai bëhet edhe pronar i saj. Ai që e merr rizën mburret për 

gjatë kohë për “trofeun" e fituar, ndërsa nga të tjerët konsiderohet 

si atlet më i mirë. Në anët e Strugës, për një kohë të gjatë, ka qenë i 

përmendur Qani Istref Lloga nga Livadhia, i cili në çdo dasmë 

arrinte që ta merrte rizën. 

Para se të hipë nusja në qerre, nëna i jep një para të cilën e fut në 

gojë dhe e mban deri në momentin kur ndahet sinori (kufiri). Pa-

ranë pastaj nusja e nxjerr nga goja dhe e hedh jashtë qerres. Më të 

moshuarat (plakat) tregojnë se me këtë nusja i hedh llafet (muha-

betet). 

Kur afrohen krushqit te shtëpia e dhëndrit, 5 - 7 të rinj shkojnë 

përpara, dhëndri i pret i veshur me teshat e dhëndërisë, ua jep do-

rën dhe në dorë u lë pesë denarë të mbështjellë në letër. Derisa 

shkarkohet paja, mbërrijnë edhe krushqit. Dhëndri nusen e pret në 

hajat (korridor) dhe i hedh në fytyrë kokrra gruri përzier me she-

qerka. Më pas nusen e çojnë te oxhaku dhe ia trokasin kokën tri 

herë, pastaj në kokë i vënë tri kësula të bardha, njërën mbi tjetrën, 

dhe ia rrëzojnë me okllai. Sapo zbret nusja nga qerrja, në të dy 

krahët (nën sqetulla) i vendosin nga një bukë gruri dhe nga një qiri 

të ndezur. Ky rit bëhet që nusja të jetë me bereqet. 

Pasi i mbarojnë këto rite, nusen e çojnë te konaku i grave dhe e 

lënë në fund të dhomës që të nusërojë, ndërsa dasmoret këndojnë 

këngë duke vallëzuar: 



 
 NUER ARSLLANI 

 

72 

“Drita moj duar pambuku, 

nënën tënde moj e ka hangër uku. 

E ka hangër me vërte 

duke qarë ndër stre! 

Çka kërkove ti moj ke ne? 

Moj breshkuze hungareze! 

Ti nonën këtu s‟e ke, 

moj breshkuze hungareze!" 

Pasi nis të errësohet, fillojnë përgatitjet për të vënë nga dy sofra në 

çdo konak. Para se të fillojnë me darkën, të zotin e dasmës e 

urojnë: “U trashëgofshin". Pas mbarimit të darkës vazhdon kënga 

dhe vallja deri vonë. 

Pasi mbarojnë sofrat te burrat dhe te gratë, mbyllet dhëndri. 

Krushqit mblidhen para derës së dhëndrit, ndërsa imami i fshatit ia 

këndon duanë. Dhëndri pastaj ua merr dorën me radhë: imamit, 

babait, dajës, mixhës dhe disa më të moshuarve dhe fluturimthi 

vrapon të hyjë në dhomën ku është nusja. Rrugës ose shkallëve, 

zakonisht, duke hyrë në dhomë, shokët e tij të pamartuar e godasin 

me grushte. Pasi mbyllet dhëndri, nëpër konakë vazhdon përsëri 

gëzimi me këngë e valle. 

Pak më vonë, një grup grash, dhëndrit i këndojnë pas dere: 

“Na hyri nusja në quar, 

na la zjarrin pa mbuluar! 

Tingërr, tingërr bie legeni, 

na la nusja posi qeni! 

Se na erdhe çka na prune, 

ti prej ode na përzune! 

Tingërr, tingërr bie tagjari, 

na la nusja si gomari! 

Pas pak dhëndri hap derën dhe u nxjerr disa kuti llokume. 



 
“GJUHA ËSHTË RROJTJA A VDEKJA E KOMBIT”! 
 

73 

Para se të mbyllet dhëndri, gratë ia rregullojnë shtratin. Pasi shtro-

het dysheku me çarçafë, jastëkë e jorganë, merret një djalë i vogël 

dhe tri herë rrokulliset në shtrat. Ky është një rit që bëhet me 

qëllim që edhe çifti i ri të gëzohet pas ca kohësh me një djalë. 

Afër mëngjesit (agimit të ditës së premte ose të hëne), nëna e 

dhëndrit ose motra hyjnë te dhoma e nuses dhe bëjnë marrëveshje 

se sa gra të shtie në petulla. Pasi del nga dhoma, nëna ose motra, 

merr 4 - 5 gra më të afërta dhe hyjnë së bashku te nusja me petulla. 

Nusja, që të gjithave u jep nga një peshqesh. 

Në mëngjes herët, duke zbardhur dita e re, në oborrin e shtëpisë së 

dhëndrit vijnë daullet, fillon vallja dhe kështu e zgjojnë dhëndrin. 

Pas një kohe dhëndri e hap derën dhe del. Disa të rinj, duke zbritur 

dhëndri, e kontrollojnë nëpër xhepa e në trup për t‟ia gjetur mindi-

lin që ia ka fshehur nusja. Ai që ia gjen, e merr mindilin për vete. 

Pasi del dhëndri në oborr, u jep daullexhinjve të holla dhe hyn në 

valle. Të nesërmen (e hënë ose e premte), në darkë, i ftojnë më të 

afërmit për t‟i ngrënë bukët e nuses. Nusja u merr dorën dhe secili i 

lë në dorë nga një shumë të hollash. 

Në fund të javës së dasmës dhëndri shkon në shtëpinë e vjehrrit në 

petulla. Së bashku me dhëndrin shkojnë edhe 7 ose 9 burra, ndërsa 

nusen e shoqërojnë 5 ose 7 gra, pra, edhe ky numër duhet të jetë 

tek. Pasi hanë drekë ose darkë, dhëndri me një të afërm të tij, del 

në konakun e grave dhe ndan dhurata ose peshqeshe sipas pozitës 

familjare dhe moshës, kurse fëmijëve u jep para. 

Disa ditë pas ceremonisë martesore, të afërmit e dhëndrit (daja-

llarët, mixhallarët, hallat e tezet), kuptohet ata që i ka, e thirrin 

nusen në sherbet, duke shtruar darka të bollshme për të, për dhën-

drin dhe familjen e ngushtë të dhëndrit. 



 
 NUER ARSLLANI 

 

74 

Pas disa javësh ose ndonjë muaji, vjehrri i dhëndrit, për ta forcuar 

miqësinë, merr të afërmit e tij dhe viziton familjen e dhëndrit dhe 

të afërmit e 

Literaturë: 

1. Nebi Dervishi, “Etnokultura në fushëgropën e Ohrit", Tetovë, 

2005. 

2. Zejnulla Qyra, “Veleshta në histori", Strufë, 2000 

3. Islam Baftjari, "Fshati në gurë", Strugë, 1999 

4. Xheladin Emini, “Pohumi në histori", Strugë, 2002 

5. Nebi Dervishi, “Livadhia e Strugës – vatër e rezistencës, arsimit 

dhe kulturës", Tetovë, 2008. 

6. Fjalori enciklopedik shqiptar, Tiranë 1985. 

 

 

 



 
TË RISHOHIM NË NJË NDRIÇIM MË TË QARTË RAPORTIN...  
 

75 

 MUSTAFA IBRAHIMI 

Universiteti “Nënë Tereza" Shkup 

KËNGË DHE RITE NË DASMAT E RAJONIT 

TË PRILEPIT DHE KRUSHOVËS 

Në këtë trevë janë ruajtur shumë kategori të këngëve. Zanafilla e 

tyre është aq e vjetër sa edhe martesa. Këto këngë janë bartur brez 

pas brezi e më së shumti i kanë ruajtur femrat, vajzat dhe gratë pak 

më të shtyra në moshë. Njëra ndër këto kategori janë padyshim 

edhe këngët e dasmës. Në krahasim me të tjerat, këngët e dasmës 

janë më tepër të përhapura në këtë trevë si në fshatrat malore ashtu 

edhe në ato të rrafshit. Këto këngë janë të shkurtra, por që kanë 

njëfarë përmbajtje në vete, qoftë kur përmbajnë elementin humo-

ristik, satirik apo herë-herë sarkastik, por pa një qëllim të keq.  

Këngët e dasmës nisen të këndohen ndër grupet e vajzave dy ditë 

para se të fillojë dasma, pra atë ditë kur bëhen gati petkat e nuses 

dhe të nisen fisnikët të shkojnë te miqtë e rinj. Atë ditë vajzat e 

përgatisin shtëpinë për dasmë dhe duke punuar këndojnë këngë të 

ndryshme. E lavdërojnë djalin dhe nusen. 

Meqë dasma është momenti më i lumtur dhe më i pritur në familje, 

vetvetiu u lindën rite të ndryshme dhe këngë të lloj-llojshme rreth 

dasmës. Këngët  e dasmës në shtëpinë e dhëndrit  janë të shumta. 

Ata fillojnë kur merret rrizja (shenja e parë që e sjell "shkejzi" 

(mësiti). Atëherë në atë shtëpi paraqitet një gëzim i madh gjithë 

familjar. Lajmërimin e këtij gëzimi  e bëjnë vajzat e asaj familjeje. 

Tubohen të gjitha vajzat e lagjes dhe farefisit, dhe me defe në dorë 

këndojnë këngë për rrizen por edhe dashurinë. Këngët këndohen  

nga ndonjë dritare që të dëgjojë i tërë fshati: 

 



 
 FLORESHA DADO 

 

76 

Bie shini bie vdora 

Përmi uodën e dylber begut 

Nauk o shini, nauk o vdora 

Osht kjo rrizja e dylber begut 

Vajzat i këndojnë edhe shkejzit (mësitit) i cili luan rolin e 

ndërmjetësuesit. Në fillim njëherë sjell dhurata nga vajza, që është 

shenja e parë e pastaj edhe nga djali. Me këtë rast, vajzat i këndo-

jnë nuses së ardhshme, e cila palon teshat dhe i përgatit për mësi-

tin:   

top e ara zerdelia 

zerdelia o e bafqeve 

kjo lulia rajn n'qardake 

tuj paltu o moj rizen-o 

ja bon azër, o moj shkejzit-o. 

Pasi të kryhen këta formalitete, dhe tash më kur dihet se dy të rinjtë 

do të merren, familja e djalit fillon me përgatitjen e dasmës. Tri 

javë para dasmës, dasmori përgatitet duke blerë fustane për nusen. 

Pra hapi i parë është qepja e teshave të nuses. Me këtë rast merret 

nusja dhe dërgohet te rrobaqepësi për të marrë masë, që t'i ketë 

teshat të sakta:  

Vauna shkallët maurit-o 

Maurit kallkanit-o 

Sajova duqanit-o 

Çish duqane Çilen-o 

Çish gërshan na majren-o 

Çish petka na prajten-o 

Për lulien gatiten-o 

Për shtatin niten-o 

 



 
TË RISHOHIM NË NJË NDRIÇIM MË TË QARTË RAPORTIN...  
 

77 

E diel 

Një javë para se të fillojë dasma, zakonisht dita e diel, në shtëpinë 

e dhëndrit prapë mblidhen vajzat dhe familja më e afërt që ta 

qërojnë grurin, nga i cili pastaj shtypet "qeshqeku" grurë i zier dhe 

i shtypur. Me këtë rast vajzat i këndojnë edhe djalit edhe vajzës, 

duke ua bërë me dije se dasma prej sot fillon zyrtarisht: 

Amana more dylber beg 

Fol e naise ne kiet dasëm 

E kum fol, e koum naisun 

Ja kum lan jago-babës 

Të ma mliedhe farefaysin 

 

Kurse vajzës i thuhet me fjalët: 

Naisu nause, naisu lulie 

Se jen t'ue nais, ojne grunin-o 

Aun jem naisun donedisun 

Saun e la more nanën vetun. 

  

E hënë 

Të hënën përsëri, përveç vajzave në shtëpinë e dhëndrit, që në 

mëngjes vijnë edhe gratë e fisit më të gjerë, të cilët duhet ta ftuallin 

bakllavën. Me këtë rast, më tepër i këndojnë nuses, e cila së shpejti 

do të duhet të ndahet  nga familja: 

Mos më qaj lulie 

Se do t'praishet bukuria 

Ose 

Mori si të shkonin lot, moj lulie 

Si molla nëpër faqe 



 
 FLORESHA DADO 

 

78 

Përgjigjja e lulies në të dy rastet, është se këtë e bën për nder të 

nënës: 

Bukurien nauk e qaj 

E pash nanën u rrop t'ue qajt. 

E martë  

Të martën, dasmori bën përgatitjet intensive për fillimin e dasmës. 

Këtë përgatitje e fillon me prerjen e mishit, zakonisht theret ndonjë 

ka. 

E mërkurë 

Këtë ditë në shtëpinë e dhëndrit ekspozohen teshat që i ka përgati-

tur shtëpia e dhëndrit, por edhe dhuratat nga farefisi, që njihet si  

“e netmja e reshnave". Të gjitha teshat janë të varura në murr, ku 

janë të shënuara edhe emrat se kush i ka dhuruar. Këto tesha i vizi-

tojnë një numër të madh të grave, dhe më pas komentohen. Aty 

janë të ekspozuara edhe ari dhe sende tjera të çmueshme. Vajzat 

duke kënduar, i çojnë porosi vajzës se së shpejti do t'ia sjellin tes-

hat dhe arin që ia kanë blerë: 

Bon konak baba xhypi, bon konak 

Se do t'vije jago baba, bon konak 

Do ta bjere kuti rubën, bon konak.  

E enjte 

Tri ditë para se të fillojë dasma, kemi disa këngë kushtuar ritit të 

"petkaxhive". Petkaxhit janë të afërmit e familjes së dhëndrit, të 

cilët janë të zgjedhur zakonisht në numër janë tek ose 13 ose 15 

anëtarë, të cilët kanë për detyrë nuses t'ia dërgojnë fustanet dhe 

arrin që i ka blerë shtëpia e dhëndrit. Të gjitha teshat janë mirë të 

përgatitura nëpër valixhe, dhe çdo i afërm mban nga një valixhe. 

Para se të nisen vajzat këndojnë: 



 
TË RISHOHIM NË NJË NDRIÇIM MË TË QARTË RAPORTIN...  
 

79 

Amanet nana xhypka 

Bon gati ojne drekën 

Gati osh, azër osh 

Qitu rize petkaxhive 

Petkaxhive të dylber begut 

 

Ose 

Amanat moj nana xhypka 

Dil e shaif moj ç'na vjen audhës 

Çish me pa moj bija ime 

Jen d'vet te dhandrit, dylber begut 

 

Për pritjen që duhet ta bënë prindërit e vajzës, vajzat këndojnë: 

metën petkaxhit në konak 

paysin jalla ku ka konak 

ka konak ke baba xhypi 

baba xhypi pret konak 

nana xhypka shtron çardak 

motra xhypka bon ni kafe 

me sheqere me sevdaje 

me filxhanet e lulies 

Bashkë me rrobat, nuses i dërgohet edhe kanaja, e cila i përdor për 

ngjyrosjen e flokëve dhe me këto shprehet fillimi i dasmës te nusja.  

Vajza pasi i vesh, gjoja pa dëshirë, rrobat që ia ka sjellë familja e 

burrit, pasi t`i marrë, me rend gratë ngryk del në dhomë tjetër dhe i 

heq ato e vishet sërish me rrobe vajzërie, deri të nesërmen kur vi-

shet si nuse dhe pret gratë e fshatit që vijnë të shohin pajën, që ka 

përgatitur brenda afatit të fejesës. 

E premte 

Ditën e premte, që  në mëngjes, shoqet e nuse mblidhen dhe e 

zgjojnë nga gjumi, duke i kënduar :  



 
 FLORESHA DADO 

 

80 

Gremu lulije gremu, lum kunata 

Se kunata don ta laje Lulije kaj kananë… 

Këto këngë këndohen nga shoqet e nuses, dhe janë pikëlluese, pasi 

paraqitet faza e përfundimit të një jete rinore. Andaj nusja u 

drejtohet shoqeve dhe kunatës: 

Iqmu moj shoqe, iqma të keqen 

Se besa jam sëmu shoqja ime, dergjuno 

Shoqet i japin kurajë : 

Mos m'u trem lulie 

Mos m'u trem lum shoqja 

Se shoqja ta kum dhan lulie 

Dylber agën gjal i rie. 

Ndërsa, në shtëpinë e dhëndrit, kryhen përgatitjet e fundit. Zakon 

është në këto treva që të shkohet (gryshet) në çdo shtëpi të bijave 

dhe të farefisit dhe të ftohet gratë e burrat të vijnë në dasmë që ta 

shtojnë gazmendin. Kur të vijnë bijat vajzat e reja në të hyrë të 

oborrit nisin këngën: 

Majr e bone, bukur bone dylber beg 

Çish gazllove farefaysin dylber beg 

Farefaysin e Dylber agës 

 

E shtunë 

Gazi dhe hareja shtohet sidomos ditën para se të fillojë dasma. Më 

parë dita e parë e dasmës ishte e premtja, por tash dasmat nisin të 

shtunën. Te burrat këndohen këngë madje bien daullet dhe zurlet. 

Nën zërin e daulleve dhe zurllave e shtypin qeshqekun, gjë që tre-

gon shumimin në familje nga çifti i ri, i cili do të fillojë një jetë të 

re. Te gratë ka vetëm dajre dhe vajzat që i bien defit. Vajzat e 

mëhallës i këndojnë të gjitha nuset e me nuset më të reja. Deri sa 



 
TË RISHOHIM NË NJË NDRIÇIM MË TË QARTË RAPORTIN...  
 

81 

biseda dhe katundarët që vijnë dhe palohen në radhë ahengu arrijnë 

në kulm vajzat e thyejnë këtë monotoni me zërin e tyre. Zakonisht 

në këto kënga, përqeshet babai i nuses e lavdërohet shtëpia e djalit, 

si shtëpi bujare, shtëpi pasaniku, që ka gjithçka. Përveç "tamlit të 

zogut" siç thot populli. 

Rrajni familija e nauses ku jeni 

Shpajet me kashta i kini 

Shpajët e familis ton zgrada jen 

Gjithashtu vajzat i japin përkrahje nuses, se ka bë zgjedhje të mirë, 

dhe se të gjithë e xhelozojnë për këtë: 

Moj lulie dilimi i bakllavës 

Mair va bone caucave t'mallës 

Ani mair va bone, qi si ngjove 

Dylber agën vet e deshe, vet e more. 

Kështu shprehet qartë pasuria që ka burri duke përmendur edhe 

rindërtimin e shtëpisë që e ka berë për dasmë, që nusja në fillim të 

shoh gjithçka që ka të mirët.  

Në mbrëmje te gratë bëhet sërish gëzim. Luhen shumë drama të 

shkurtra popullore ( kryesisht i luajnë gratë) duke i imituar burrat 

dhe gratë plaka. Po ashtu përqeshet edhe i zoti i shtëpisë, si në 

vargjet: 

Abaz aga qalla-qalla 

Zboet dasma ne me pralla 

Me ni luge me ni kaupe 

Me ni diele bishte qaupe. 

Ose 

Ani buke mos shikoni 

Mo muloni nër peshterke 

Osht e nana e dylber agës. 



 
 FLORESHA DADO 

 

82 

Më interesante nga të gjitha ditët, që nga fillimi, kur të vihet 

qeshqeku për t`i ngrënë dasmorët, është nata e qerres kur bëhet 

përgatitja e qerres me qilima të kuq, shenjë që tregon se është qerre 

nuseje. Atë mbrëmjeje behët aheng i madh sesa ditëve tjera, kur 

edhe nëna e djalit (vjehrra) del dhe luan me djemtë dhe vajzat që 

këndojnë dhe vallëzojnë të gjithë së bashku. 

E diel 

Posa zbardh dita zgjohen të gjitha gratë dhe bëhen gati të shkojnë 

ta marrin nusen. Në dasmën e dhëndrit marrin pjesë të gjithë gratë 

e fshatit, të cilat për dy ditë sa zgjat dasma, vallëzojnë nuset dhe 

vajzat. Të dielën dhëndri nxirret në oborr, dhe në shoqëri të valles 

që i luajnë krushqit, dhëndrin e qethin dhe e ruajnë, kurse krushqit 

dhe mysafirët i dhurojnë para. Për të shkuar që të marrin nusen 

nisen edhe dasmorët, kuptohet edhe disa nga të afërmit e djalit. 

Këngët që këndohen kur merret nusja u drejtohen më së shumti 

nuses dhe familjes së nuses. Nuses edhe njëherë ia bëjnë me dije, 

se nuk kanë harruar se për çka kanë ardhur  p.sh : Këto këngë kën-

dohen te shtëpia e nuses: 

Dullaku i lulies kutaja-kutaja 

Kutonje lulije se do t'lam ke shpaja. 

Provokuese janë edhe këngët drejtuar babait të nuses, i cili sikur 

dëshiron që të hamenden dhe mos t'ia marrin vajzën edhe atë ditë: 

Ka dal baba o shashtis në lam 

A da vin ta marrin lulien 

A jan bo pishman ? 

Derisa të gostiten krushqit, nusja nusëron në shtëpinë e vet, kurse 

vajzat vazhdimisht këndojnë, dhe zakonisht këndohen këngë 

nënçmuese kundër nënës dhe babait të nuses: 

Kjo nausja tone krejt me tel 



 
TË RISHOHIM NË NJË NDRIÇIM MË TË QARTË RAPORTIN...  
 

83 

E lam nanën vete ne çengel 

Kjo nausja tone si bujare 

E lam babën vet si magar 

I ka livar veshët si zagar. 

Ndarjen e nuses nga prindërit, gjithashtu e përshkojnë këngë që 

janë prekëse dhe nënçmuese për prindërit e saj: 

Nismu moj lulie, nisu Naile 

Un jam nisun ballin teledisun 

Sun e la moj nanën vet 

Merre nanën tane 

Përplase për dheje 

Yp në limuzin lulie, ajde ke ne.  

Në rast se ndodhë ndonjë mosmarrëveshje, për shumë gjëra objek-

tive dhe subjektive mes familjes së djalit dhe të vajzës, atë ditë në 

shtëpinë e djalit e ndjejnë njëfarë frike të përzier në ndenjë gëzimi. 

Andaj, edhe në të shkuar, edhe në të kthyer zgjidhen dy lajmëtar 

(nishanxhi), të cilët ndahen nga krushqit, dhe para të gjithëve e 

lajmërojnë dhëndrin se gjithçka është në rregull. 

Pasi të zbresin të gjitha gratë prej qerres me nusen mbetet vetëm 

një grua. Pas pak vjen babai i djalit, apo vëllai më i madh dhe e 

zbresin nusen për dore deri te pragu i derës së mudbakut. Para se të 

zbres prej qeres, në tokë i shtrojnë tepsi e përmbi atë lëkurë. Mbi 

mbulesën e nuses i vihet freri i kuajve (si shenjë se prej tash nusja 

është nën kontroll të kësaj shtëpie), frerin e tërheq ndonjë 

vogëlush, kryesisht nipi. Përmbi krye i vihen 3 kuleç dhe kurani. 

Krejt kjo simbolizon : disiplinën, bereqetin dhe besimin në fe, që 

duhet t'i plotësojë nusja në shtëpinë e re. Kështu e qojnë deri te 

dera e mudbakut. Me këtë rast vajzat këndojnë: 

Oj e broj kush na garkoj 

Baba xhypi na garkoj 



 
 FLORESHA DADO 

 

84 

Jago baba na shkarkoj. 

Edhe me këtë rast bëhet lavdërimi i shtëpisë së burrit, si në vargjet 

e poshtëshënuara: 

Dole nause dole, pi asaj kasolle 

Erdhe nause erdhe ke sarajet tona 

Gjiete nause gjiete gjalin me musteqe. 

Këtu na del në shesh se vajza që e kanë zënë për djalë është nga 

një derë më e varfër, gjë që tregon edhe sot e kësaj ditë për një 

ndasi klasore, por jo në atë kuptimin e plotë që ka pasur dikur, 

sepse në dallgë kohësh kjo ndasi ka filluar të asimilohet. 

Kur mbrin te mudbaku, ndalet para derës dhe me njërin gisht e 

lyen tri herë derën me mjaltë, kurse vajzat këndojnë: 

Lyje derën me mijalte oj nuse 

Kaur da qielish ne t'kërsase, oj Lulie 

Asmit tona ne t'plasin, oj nuse. 

Kur hynë brenda në mudbak, atë e njoftojnë me  mjetet me të cilët 

do të duhet të punojë në të ardhmen. Herën e parë e qojnë te oxha-

ku dhe tri herë i këndojnë: oxhake - buxhake, kurse nusja tri herë i 

bie me krye oxhakut. Më pas nusen e qojnë te shporeti në të cilën 

zihet jemeku, ku nusja i shtinë kripë. Më pas atë e qojnë te maxhja, 

duke mbyllur dhe çelur tri herë, ndërsa të pranishmit i këndojnë: 

Çile maxhen, ne t'kërsase oj nuse 

Nane jote, ne t'plase oj lule. 

Pastaj, si rezultat i respektimit,  nusja i përkulet vjehrrës tri herë në 

prehër, edhe atë me gjunjët. Vajzat tri herë këndojnë vargjet: 

Unxhu grau nusie 

Për atrin e vjerës-o. 



 
TË RISHOHIM NË NJË NDRIÇIM MË TË QARTË RAPORTIN...  
 

85 

Në fund, nuses te preni i vihet një djalë të vogël, ndërsa ajo i jep 

një dhuratë. 

Në mëngjes, të rinjtë zgjohen herët. Më pas hyjnë prindërit dhe më 

të afërmit, duke kënduar me dahire vallëzojnë, duke i shoqëruar në 

valle herë djalin e herë nusen. Me këtë rast këndohet: 

Trenafili n'faunt kataunit 

O sa ernet paska çelun 

Un kam çelun kam jeshue 

Oborrin e jago babës 

Odën o mori e dylber agës.   

Mund të themi se këto këngë janë aq të larmishme, sa që me shem-

bujt e tyre të nduarnduarta paraqesin një kolorit të pasur si nga 

përshkrimi, ashtu edhe nga forma dhe përmbajtja.  Këto këngë, 

zakonisht  i këndojnë vajzat më të rritura, por edhe gratë. Interpre-

timin e tyre e bëjnë në grupe dhe gjithmonë të përcjella me dajre. 

Referencat: 

ASANI, Bexhet. (2011). Lirika popullore shqiptare në Maqedoni. Strugë. 

BERISHA, Anton. (1982). Krijuesi gojor dhe përcjellësi gojor, në “Çës-

htje të letërsisë gojore". Prishtinë 1982. 

BERISHA, Metush R., Reflektime të traditës kulturore (Karadaku i Pres-

hevës), Prishtinë, 2013. 

BIDO, Agim Arti popullor në veshje e tekstil. Tiranë 1991. 

DERVISHI, Nebi. (2005). Etnokulutura e Fushëgropës së Ohrit 1. Tetovë 

(f.329 -330). 

Folklor shqiptar I, Inst. i Folklorit. Tiranë 1966. 

IBRAHIMI, Mustafa. (1993). Thesari folklorik shqiptar nga rajoni i 

Pelagonisë. Shkup. 

ISMAILI, Zejadin.(2000). Mbi folklorin dhe llojet e tij. Idriz Seferi, Ku-

manovë. 

KROSI, Ibrahim. (1964). Këngë popullore lirike nga Derveni. Shkup. 

KROSI, Ibrahim. (2000). Lirika popullore shqiptare në Maqedoni. Shkup. 



 
 FLORESHA DADO 

 

86 

MURATI, Qemal (2008). Kërçova – Hulumtime gjuhësore, etnografike 

dhe folklorike. Shkup. 

NEZIRI, Zeqirja. (1997). Letërsia gojore shqiptare. Shkup.  

PLLANA, Shefqet. (1962). Punë me këngët popullore shqiptare. “Gjur-

mime Albanologjike". Prishtinë, 1/1962, fq.166. 

SEJFULLAI-REÇANI, Fehim. (1989). Këngë popullore të Gostivarit. 

Shkup. 

SHERIFI, Beadin. (1991). Këngë nga Prespa. Shkup 1991. 

SHERIFI, Beadin. (1993). Këngë lirike prespane. Korçë 1993. 

TUDA, Rahmi. (1998). Vlerësime folklorike. Tetovë. 

TUDA, Rahmi.(2000). Larmia e disa formave dhe motiveve folklorike. 

Strugë. 

VINCA, Nuhi. (1992). Lirika popullore shqiptare në regjionin e Strugës. 

1992 Shkup. 

XHAGOLLI, Agron & BOGDANI, Ramazan. (2011). Kërçova identitet 

kulturor. UEJL, Tetovë. 

ZENKU, Abedin. (1979). Lirika popullore e Kërçovës. Në revistën 

“Jehona". Shkup. 1-2/1979, Viti XVII, fq.259-277. 

ZENKU, Abedin. (1982). Këngë lirike nga Kërçova. Shkup 1982. 

ZEQIRI, Mumin. (1995). Nga lirika familjare shqiptare e Kumanovës. 

Kumanovë. 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

87 

NEXHAT ÇOÇAJ  

Universiteti UBT – Prishtinë  

DASMA DHE DISA SPECIFIKA TË SAJ 

NË KRAHINËN E HASIT 

Hyrje 

Krahina etnografike e Hasit shtrihet në verilindje të Shqipërisë dhe 

kufizohet në veri e veriperëndim me rrethin e Tropojës, që i 

ndanë përroi i Skatinës dhe Gropa e Bytyçit, në perëndim ndahet 

nga Rrethi i Pukës me liqenin artificial të Fierzës, në jugperëndim, 

jug dhe juglindje ndahet nga Rrethi i Kukësit me lumin Drini e 

Bardhë. Drini i Bardhë vazhdon ta ndajë Hasin edhe me Vërrinin e 

Perdrininë, ndërsa me lumin Erenik kufizohet me Rekën. Si tërësi 

krahina e Hasit ka një sipërfaqe prej 912 km
2 

dhe është ndër krahi-

nat etnografike më të mëdha në trojet shqiptare. Krahina e Hasit 

shtrihet rreth e rreth Pashtrikut. Ajo i ngjan një ishulli.
29

 Brenda 

kufijve të Shqipërisë Hasi ndodhet në pjesën veriore të rrethit Ku-

kësit, kufizohet në jug me Lumën nga perëndimi me Malzinë, nga 

veriperëndimi me Bytyçin dhe Malësinë e Gjakovës. Pjesa e Hasit 

(Kosovë) shtrihet mes Qafë Prushit në veri dhe Drinit të Bardhë në 

jug duke zënë skajin jugor të Rrafshit të Dukagjinit me fsha-

trat përreth Drinit të Bardhë deri në Vërmicë. 

Në bazë të statistikave, në pesë vitet e para të mijëvjeçarit të tretë, 

Malësia e Hasit ka pasur rreth 80.000 banorë etnikisht shqiptarë 

(Hasi i Shqipërisë dhe ai i Kosovës), por më vonë ky numër është 

zvogëluar në masë të dukshme për shkak të migrimeve, që vazhdo-

                                                           
29Nexhat Çoçaj, Hasi- enciklopedi etnokulturore II (gjeografia, trashëgimia 

familjare, jeta sociale), Durrës, 2014, fq. 21.  

https://sq.wikipedia.org/wiki/Hasi
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Tropoj%C3%ABs&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=P%C3%ABrroi_i_Skatin%C3%ABs&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Gropa_e_Byty%C3%A7it&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Puk%C3%ABs&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Fierz%C3%ABs&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Lumin_Drin&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Pashtrikut&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Malazin%C3%AB&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Mal%C3%ABsin%C3%AB_e_Gjakov%C3%ABs&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=Qaf%C3%AB_Prushit&action=edit&redlink=1
https://sq.wikipedia.org/w/index.php?title=V%C3%ABrmic%C3%AB.&action=edit&redlink=1


 
 MARENGLEN VERLI 

 

88 

jnë ende ta zvogëlojnë numrin e banorëve të fshatrave të Hasit. 

Pavarësisht migrimit të vazhdueshëm të banorëve të Hasit, aktua-

lisht sot banorët e Hasit jetojnë në 72 fshatra, që në fakt paraqesin 

një krahinë kompakte etnografike me një nëndarje të njohur në 

popull si: Hasi i Rrafshit, Hasi i Brisë dhe Hasi i Gurit,
30

 dhe si 

vendbanime janë të tipit të shpërndarë nëpër lagje, me një distancë 

relative në mes lagjeve.  

Dasma si moment kryesor i jetës familjare është një kod zakonesh, 

normash e praktikash të ndryshme, produkt shoqëror i shumë 

epokave dhe breznive. Me kalimin e kohës këto rite e tradita të 

shoqëruara me shumë ceremoni, kanë pësuar ndryshime si në as-

pektin përmbajtjesor të tyre, ashtu edhe në aspektin organizativ, 

ndonëse diçka është ruajtur nga lashtësia dhe është bartur deri në 

ditët tona, qoftë edhe në mënyrë fragmentare.  

Kështu, në ceremonitë e dasmës në Has edhe sot në fillim të sheku-

llit XXI gjejmë mjaft gjurmë të zakoneve të moçme e që disa prej 

tyre gjatë kohës janë përballur me ndikimet e huaja dhe kanë dalë 

fitimtare dhe nuk janë shuar në tërësi. Zakonet e dasmës hasjane, 

përfaqësojnë në mënyrë besnike reflektimin e formacioneve histo-

riko-shoqërore të banorëve të krahinës së Hasit. 

Martesa është një nga aktet më të gëzuara dhe më me rëndësi për 

jetën e njeriut, pasi ka të bëjë me zhvillimin e familjes dhe të sho-

qërisë në përgjithësi.
31

 

Si gjithkund në trojet shqiptare edhe në fshatrat e Malësisë së Hasit 

ceremonia e dasmës zhvillohet në disa faza, që shoqërohen me një 

varg ritesh, të cilët, varësisht prej fazës së kësaj ceremonie, janë 

                                                           
30Më gjerësisht të shihet Ramazan Bogdani, Hasi Korregografik, ASHRPSH, 

Tiranë, 1972, fq.9. &Teki Selenica, Shqipëria më 1923, Tiranë, 1923, fq. 106-108 

&Xhavit Lashi, Qarku i Kukësit në rrjedhat e historisë, Tiranë, 2017, fq. 204. 
31Nexhat Çoçaj, Hasi enciklopedi etnokulturore IV (ritet e lindjes, dasmës dhe 

vdekjes), Durrës, 2012, fq. 168. 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

89 

shumë të pasur e të gërshetuar me doke e tradita të trashëguara nga 

lashtësia. Por ka edhe rite të atillë, që me kalimin e kohës janë 

transformuar në rite të reja, por gjithsesi diçka nga e kaluara ka 

mbetur qoftë edhe vetëm si formë fillestare, apo edhe si shenjë se 

dikur ka ndodhur ashtu. 

Disa nga specifikat e fejesës së vajzave 

Fejesat dhe martesat në fshatrat e malësisë së Hasit janë bërë në 

bazë të rregullave të caktuara.  

I zoti i shtëpisë ka pasur të drejtë ta fejojë qoftë djalin, qoftë vajzën 

edhe pa fjalën e babës e të nënës së të rinjve, pasi ata kanë qenë 

krahë pune dhe fitimet i kanë sjellë në shtëpi.  

Përjashtime në fejesa dhe martesa, sipas rregullave tradicionale, 

kanë bërë për ato vajza apo djem, të cilët janë rritur jetimë, për-

katësisht pa njërin prind apo edhe pa asnjërin, me ç„rast kujdesi për 

ta ka qenë më i madh, ku për fejesën e këtyre fëmijëve të interesuar 

kanë qenë të gjithë anëtarët e rritur të familjes e në veçanti i zoti i 

shtëpisë dhe zonja e shtëpisë. 

Por, kontribut në këtë drejtim kanë luajtur edhe dajallarët e tyre e 

që gjithsesi vullneti dhe interesimi i tyre nga familja, përkatësisht 

nga farefisi i fëmijëve është respektuar dhe është çmuar. 

Fejesa e djalit apo vajzës konsiderohej e suksesshme, përkatësisht 

e mbarë, vetëm atëherë pasi i zoti i shtëpisë apo prindërit e të rin-

jve, t‟i kenë sqaruar edhe këto rrethana: 

- të fejuarit të mos jenë farefis nga të dy anët e prindërve, për-

katësisht të mos kenë afërsi gjaku as nga ana e babës, që ndryshe 

kjo afërsi quhet vija e gjakut e as nga ana e nënës, që në popull 

njihet si vija e tamlit; 



 
 MARENGLEN VERLI 

 

90 

- të mos jenë lidhë më parë familjet e tyre me ndonjërin prej ritua-

leve si pirja e gjakut, kumbaria, dëshmitarë në pagëzim dhe kuro-

rëzim të prindërve; 

- të mos jenë të besimeve të ndryshme fetare etj. 

- të jenë familjet e përafërta sa i përket gjendjes ekonomike dhe 

pasurisë së patundshme, 

- të mos jetë familja e vajzës në shënjestër për amoralitet dhe për 

pabesi.
32

 

Zakonisht fejesat janë kryer me anë te shkuesisë, apo misitit, siç 

njihet ne Has. E që për shkak të ngjashmërive të shumta me rajonet 

tjera, nuk e shoh të udhës që të ndalemi në këtë pjesë, në përjash-

tim të paraqitjes së një kënge, që e pasqyron në mënyrë reprezenta-

tive gjendjen emocionale të familjes së dhëndrit, karshi shkuesit, i 

cili deri vonë në Has ka qenë i paguar mirë, për angazhimin e tij. 

“Na past qit misiti nusen e keqe 

ju baftë udha lak e leqe,  

Na past qit misiti nusen me behanë 

mos e nxeftë as dill as hanë, 

Mos na daltë nusja qysh na ka thanë 

mos prit ai me fol t’vetinkërkan"
33 

Por në ceremonitë e fejesës nuk mungojnë edhe këngët mbi dëshi-

rat e prindërve hasjanë, që e shprehin gëzimin për fëmijën e tyre 

edhe pse kur ndodh ceremonia e fejesës ai është në kurbet, që është 

specifikë për banorët e Hasit zeja e bukëpjekësin, pothuaj se në 

gjithë Ballkanin: 

“Mu kant’banazog et’shkoj për hava 

T’shkoj tashoh Jeton agën n’furrshka asht tujba, 

T’i kallxojnafaksë, qi puna ka maru 

                                                           
32NexhatÇoçaj, Hasi enciklopedi etnokulturore IV (ritet e lindjes, dasmës dhe 

vdekjes), Durrës, 2012, fq. 169. 
33Këndoi Nura Xhibixhiu, 78 vjeçe nga Lugishta e Hasit. 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

91 

Qaty ku patëm kqyr, nusja ka pranu..."
34 

Në anën tjetër përmes këtyre vargjeve, mund të kuptohet se në një 

mënyrë apo tjetër gjatë fejesës së vajzave, vajzat në Has,kanë pasur 

mundësi që ta japin pëlqimin e tyre për fejesë. Dhe mënyra e ko-

munikimit të pëlqimit të vajzës për fejesë, apo jo ka qenë përmes 

forma të ndryshme: përmes komunikimit të vajzës me nënën, apo 

motrën më të madhe, por gjithsesi forma më e veçantë ka qenë 

mënyra e komunikimit me anë të pjesëve të veshjes, që në fakt ka 

qenë mënyrë e komunikimit me shenja. 

Simbolika e marhamës së fejesës me vija të kuqe  

në skajet e saj 

Së këndejmi mund të thuhet se në ritet e dasmës, përfshi këtu feje-

sat dhe martesat një rol të madh kanë luajtur edhe veshjet tradicio-

nale, që kanë kryer funksionin informative, pos funksionin tjetër 

për veshje dhe mbrojtje të trupit. Prandaj në masë të madhe veshja 

specifike e Hasit ka treguar edhe për statusin e vajzave. E shoh të 

udhës që me këtë rast t‟i jap disatë dhëna për disa pjesë të veshjeve 

të vajzave,të cilat në fakt më shumë ka kryer funksionin informativ 

sesa ndonjë funksion tjetër. 

                                                           
34Këndoi më 2003 Gjemile Quni, 81 vjeçe nga Kojushi i Hasit. 



 
 MARENGLEN VERLI 

 

92 

 

Në këtë foto siç shihet nga katër vajzave tëmnjëraështë e fejuardhetretjerajo. 

 

Deri sa të sillet nga familja e dhëndrit materiali për përgatitjen e 

pajes, vajza edhe e fejuar ende e bartë në kokë shaminë me ngjyrë 

të verdhë (sarit) si të jetë e pafejuar, pasi shenjë e fejesës së një 

vajze është marhama e bardhë, që në fakt është simboli fejesës së 

vajzës hasjane, me anë të të cilit simbol i mundëson asaj daljen e 

lirë në fushë, në ruajtjen e bagëtisë dhe nëpunë të tjera në katund. 

Pra, nga momenti i bartjes së kësaj marhame (të bardhë) ajo e arrin 

shkallën më të lartë të lirisë dhe njëherësh edhe të mbrojtjes, sepse 

me anë të kësaj pjese të veshjes, ajo u tregon të tjerëve se është e 

fejuar. Për këtë plakat e fshatrave të Hasit thonë: “Çika prej ditës 

kur fejohet, e mban me vete qefinin e burrit". 

Me këtë rast do të sjell disa të dhëna për mënyrën e përgatitjes ose 

të punimit të marhamës së bardhë. Në fakt kjo pjesë e veshjes së 

vajzave të fejuara punohet nga dikush i familjes së vajzës me mate-

rial të dhëndrit. Pasi të punohet në vek, pëlhura pritet sa është i 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

93 

gjatë trupi i vajzës dhe qepet sa është e gjerë vajza, pra mund të 

jetë dy deri tre pollë (pjesë e punimit të pëlhurës nëvek). 

Varësishtsesa kohë qëndron nën unazë siç thuhet, marhama e bar-

dhë “RRITET" duke iu shtuar thekët në të gjitha anët, ose edhe 

punohet një e re nëse rritja e tejkalon parashikimin, apo nëse fejesa 

ka ndodhë sa ka qenë vajza shume e vogël.
35

 

Marhama me dy vija të kuqe – ka 

simbolizuar faktin kur vajzat e bartin 

marhamën me një vijë të kuqe në të 

dy skajet, kjo është shenjë se vajza e 

fejuar, që e bart këtë marhamë: 

- është fejuar pa e njohur të fejuarin 

e saj, përkatësisht pa e parë por jo 

edhe që nuk di asgjë për te, 

- ka pranuar propozimin e prindërve 

dhe me pak fjalë ajo ka dhënë pëlqi-

pëlqimin e saj për këtë fejesë.  

Në fakt, me anë të kësaj shenje ajo tregon se nuk e ka kundërshtuar 

këtë fejesë dhe ndodh që gjatë viteve, deri sa të fejohet, ajo në 

gjergjef t‟ia shtojë edhe ndonjë vijë kësaj marhame.  

Po të donte vajza ta shprehte pakënaqësinë e saj, ajo do ta barte 

marhamën pa asnjë vijë me ngjyrë të kuqe, që në fakt është shenjë 

e mospajtimit të saj me fejesën e bërë. 

                                                           
35Për mënyrën e punimit të marhamës së fejesës, më gjerësisht të shihet 

NexhatÇoçaj, Hasi enciklopedi etnokulturore III (veshjet tradicionale të Hasit), 

Durrës, 2013, fq. 275-282. 

Marhama me njëvijëtëkuqe 

 



 
 MARENGLEN VERLI 

 

94 

Marhama me dy vija të kuqe- 

Marhama e çikave me dy vija të 

kuqe me një hapësirë në mes vijave 

deri në 5 cm, tregon se vajza që e 

bart këtë ka qenë në dijeni në lidhje 

më këtë fejesë dhe se pëlqimin e 

kanë dhënë prindërit e saj, pasi ajo 

në një mënyrë apo tjetër e ka dhënë 

pëlqimin e saj për të fejuarin. 

Në anën tjetër, marhama me dy vija 

të kuqe dyshe, simbolizon gjendjen 

mesatare të familjes së të fejuarit, 

që sqaron arsyen e dhënies së 

pëlqimit të vajzës, para se të shpallet fejesa. 

Marhama me tri vija të kuqe- Ka qenë simbol i qartë që vajzat, që 

e kanë bartur këtë marhamë me tre vija të kuqe, e njohin të fejuarin 

e tyre dhe se ato dëshmojnë me anë të kësaj simbolike se, para se 

të fejoheshin, kanë pas rast të takohen, përkatësisht të shihen me të 

fejuarin e tyre dhe se pëlqimi për këtë fejesë ka qenë i plotë nga 

ana e vajzës, pavarësisht faktit se a kanë pasë fat të takohen ata 

para fejesës apo jo. 

Fillimi i dasmës 

Dasma në krahinën e Hasit ndahet në dy pjesë, si edhe në trevat 

tjera: 

- Në dasmën që zhvillohet në shtëpinë e nuses, që në Has quhet 

përcjellje 

- Ne dasmën e shtëpinë e dhëndrit 

Marhama me dy vijë tëkuqe 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

95 

Në përcjellje pos vendos-

jes së kanës dhe këngëve 

që këndohen nuk ka ndon-

jë pjesë shumë interesante, 

që do të dallonte nga 

pjesët tjera të hapësirës 

shqiptare. Ajo që duhet të 

veçohet me këtë rast është 

fakti se koka e vajzës që 

martohet, mbulohet me 

kamzat e tlinave, që në fakt është pjesë e veshjeve që e përdorin 

vetëm gratë e martuara, përkatësisht nuset, që nga dita e dytë e 

martesës.  

Fillimit të dasmës në fshatrat e Krahinës së Hasit i paraprinë cere-

monia e ardhjes së bijave, që në fakt shënon zyrtarisht fillimin e 

dasmës në shtëpinë e dhëndrit dhe janë ritet e ditës së parë të 

dasmës. Familjarët e dhëndrit,sipas traditës kanë qenë të obliguar 

që të shkojnë t‟i marrin bijat në shtëpinë e burrit, sepse dasma pa 

bija nuk bëhet. Ardhja e bija venë dasmë përcillet me këngë e valle 

dhe se dasmori, për këtë ceremoni ka angazhuar “godit" defaoren , 

a varësisht nga gjendja ekonomike edhe tupanat (lodrat). 

„Fryni era e ra n’pengjere 

Dada Dudë, mori a mun erdhe, 

U thyvoja e ra n’fertere 

Dada Tixhë, mori a mun erdhe..."
36

 

Sipas traditës se cila bijë që vjen në dasmë duhet të pritet me këngë 

nga vajzat e shtëpisë. Madje nëse janë në valle kur për dyer të obo-

rrit hyn bija, vallja ndërpritet dhe ia marrin këngës: 

                                                           
36Këndoimë 2006 SabriajeZekaj, 80 vjeçengaRomaja e Hasit. 

Mënyra e vendosjes së kanës 



 
 MARENGLEN VERLI 

 

96 

 

Vallja e bijave, qëzhvillohetditën e parëtëdasmës, e qënis pas dite 

 

„Nisidilli me perenu, 

Na kanë ardhbuijat, shumë jemi gzu 

Kanë ardhLma, Gjyla, Hata 

Tashpo mrrin edhe Kada vet e shtata..."
37

 

Po këtë ditë, në mbrëmje organizohet darka e dasmës, në të cilën 

darkë shtrohet rakia kudo në fshatrat e Hasit pavarësisht besimit 

fetar. Kjo darkë organizohet kryesisht për familjarët, fqinjët, dajët 

e rrallë ndonjë mik apo dhëndër, përkatësisht varësisht nga gjendja 

a ekonomike. Viteve të fundit kjo darkë në zhargonin popullor po 

quhet “darka e qenve", për faktin se pihet në mënyrë të pakon-

trolluar rakia dhe zakonisht organizohet në shtëpinë e dhën-

drit,edhe sot kur ceremonia e dasmës bëhet nëpër hotele. 

                                                           
37Këndoimë 2004 GjylaTemajngaKushnini i Hasit. 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

97 

Ritet e gatimit të kulaçit  

Ritet e gatimit të kulaçit, janë në fakt një ceremoni, që ndodhë pas 

mesnatës së ditës së ardhjes së bijave, ku të rinjtë dhe të rejat e fisit 

mblidhen për ta gatuar kulaçin. Marrin pjesë edhe bija të martuara, 

por nuk janë aktive në gatimin e kulaçit e as të gjërave tjera. Meqë 

ky rit është i përhapur në gjithë hapësirën shqiptare, po i përmendi 

vetëm disa elemente, siç është mbytja e pulave në errësirë. Në fakt 

numri i pulave të mbytura nuk është i caktuar, por varësisht nga 

numri i pjesëmarrësve mund të shkojë deri në pesë. E veçanta është 

se pulave që planifikohen të përgatiten për pjesëmarrësit që gatua-

jnë kulaçin, duhet t‟u pritet koka në prag të derës, nëpër të cilin 

prag hyn nusja për herë të parë në shtëpinë e dhëndrit. Therja e 

pulave për natën e kulaçit, bëhet me besimin se po u “priten" 

mundësitë e lindjes së vajzave nga ana e nuses, që pritet të vijë në 

shtëpi. Pos terjes është e lidhur me një besim mjaft interesat edhe 

mënyra e fshehjes së pendlave të pulave të therura, ku ato duhet të 

fshihen në një vend të sigurt, që të mos gjinden deri sa të vjen nus-

ja në shtëpi, në të kundërtën besohet se nëse gjenden pendlat, nusja 

do të përballet me shumë gjëra negative, përkatësisht nuk do të 

ketë harmoni në jetën bashkëshortore.
38

 

Gjithashtu e veçantë që duhet të potencohet me këtë rast edhe ga-

timi i kulaçit nga një djalë me dy prindërit gjallë. Pos këtij kushti, 

edhe mielli me të cilin gatuhet kulaçi i nuses duhet të gatuhet ve-

tëm me miell të familjes, pro të nxjerrë nga gruri i familjes, e nuk 

preferohet të jetë i blerë. Po në lidhje me miellin,vlen për t‟u 

theksuar se mielli i tepërt si dhe troshat, që mbesin nga gatimi, nuk 

hidhen, por ruhen dhe i shtohen gatimit të bukës nga nusja në ditën 

e tretë të ardhjes së saj në shtëpinë e burrit.
39

 Ka edhe shumë 

                                                           
38NexhatÇoçaj, Hasi enciklopedi etnokulturore IV (ritet e lindjes, dasmës dhe 

vdekjes), Durrës, 2012, fq. 256. 
39E dhënë gojore e Ziza Kërhani, nga Guruzhupi i Hasit. 



 
 MARENGLEN VERLI 

 

98 

veçori tjera, por i vetëdijshëm se në një shkrim të shkurtër nuk 

mund të thuhen të gjitha, po e jap një këngë, që do ta ilustronte një 

pjesë të këtyre traditave: 

“Filloj darsmja për me u nisë  

për hajrt’koftë, o i zoti i shpisë, 

u gatu kuleçin’magjet’re 

për hajrt’koftë, oj nanë, kjo re, 

u qit kuleçin’magjet’kuqe 

për herë t’koftë or vlla kjo nuse, 

u zu kuleçi me kangë e gzim 

shti motmot knofshëm për shtim."
40

 

Ritet e grishjes 

Ritet e grishjes në Has janë të njohura dhe kanë disa nga rregullat 

që e veçojnë dasmën hasjane nga dasmat tjera. Kështu grishja në 

Has bëhej vetëm brenda një dite, përkatësisht të hënën, kur nuset 

merreshin të enjten,dhe të enjten kur nuset merren të dielën. Me 

pak fjalë do t‟i përmendi disa veçori siç është grishja e miqve ve-

tëm paraditen e ditës së hënë e në asnjë mënyrë nuk preferohet 

pasdite. Grishtarët janë  njerëz të caktuar nga familja e dhëndrit, të 

cilët për në fshatin ku kanë të grishin (thirrin) për dasmë duhet të 

nisen nga shtëpia e tyre para se të lind dielli, pra herët në mëngjes. 

Zakonisht shkuarja e tyre bëhet me kuaj, në përjashtim në Zym të 

Hasit, kur grishtari vishet me një veshe të veçantë dhe mban në 

dorë një shishe të rakisë, pasi ai në Zym grishjen e bën vetëm në 

Zym, pasi Zymi është i vetmi fshati Hasit, që martesat i bën brenda 

fshatit. 

“Ani ik moj mjegull,  

mos t’shoh me sy, 

                                                           
40E këndoimë 2002 Zelfije Krasniqi nga Damjani I Hasit. 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

99 

se tash po i nisim grishtart’ e ri 

kemi nis grishtart’ e ri 

me na thirr miqsinë, o shpi për shpi 

shpi për shpi n’katunn’katun 

jem shpi e madhe e kemi miq shumë."
41

 

Dita e marrjes së nuses 

Në pamundësi që një kum-

tesë të përfshihen shumë 

fenomene dhe veçanti të 

dasmës së një krahine,po i 

përmendi edhe disa fenome-

ne, që në mënyrë ilustruese e 

dëshmojnë për ndryshimet e 

riteve të dasmave nga njësitë 

tjera krahinore. 

Së pari duhet të theksojmë 

se nusja në ditën e martesës 

ajo vishet me një veshje të 

veçantë, e cila është gërshe-

tim në mes veshjes së nuse-

ve dhe të çiknisë. Pra ka 

elemente të përbashkëta, e 

që në fakt janë pjesë të 

veshjeve me funksion in-

formativ, që tregojnë se ajo 

ende është vajzë dhe se nuk 

është e martuar. 

                                                           
41Këndoimë 2005 AjneLIkajngaKrajku. 

Veshje e nuses, që vjen nusja nga shtëpia e 

prindërve në shtëpinë e dhëndrit 



 
 MARENGLEN VERLI 

 

100 

 

Dalja e nuses nga shtëpia e prindërve deri në fund të lagjes e mban kokën ulur 

dhe trupin e kërrusur dhe mbahet për krah nga vëllezërit e saj, apo kushërinjtë. 

Siç shihet në fotografi, pjesë të veshjeve siç janë këmisha, kullani 

(brezi) dhe dorëzat janë pjesë e veshjeve të nuseve, ndërsa dimitë 

dhe shamia janë pjesë të veshjes së çikave, edhe pse dimitë e mar-

tesë janë të bardha e të shoqëruara me pika të vogla të bardha. 

Po në këtë foto shihet edhe mënyra e ngjyrosjes, apo teleisjes së 

fytyrës së nuses,ku dominon figurat e diellit, që paraqesin dëshirën 

e prindërve, telatores (asaj që e bën rregullimin e nuses), që nusja 

ta kalojë jetën e shëndetshme si dielli në jetën bashkëshortore. 

 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

101 

 

Mënyra e zbritjes së nuses nga kali, në shtëpinë e dhëndrit 

 

 

Në këtë foto shihet se nusja e sapoardhur, ende pa iu hequr duvaku nga koka, që 

është i punuar nga tre shoka (breza) të grave me ngjyra të kuqe, i vendoset freri i 

kalit, që simbolizon mbajtjen nën kontroll të gruas nga ana e burrit 



 
 MARENGLEN VERLI 

 

102 

 

Vendosja e plisave të bardhë mbi kokën e nuses, që simbolizon lindjen e fëmijëve 

të gjinisë mashkullore, që në fakt ishte dëshirë në të kaluarën pothuaj se e të 

gjithë familjarëve të dhëndrit, por edhe të nuses. 

 



 
NË KONGRESIN E ALFABETIT U HODH IDEJA E PAVARËSISË… 
 

103 

 

Veshje e nuseve në dy ditët e para të martesës, ku tani veshja e nuseve  

ndryshon dukshëm nga veshja e çikave dhe nga veshja e ditës së ardhjes  

së nuses në shtëpinë e dhëndrit. 



 
 HYSEN MATOSHI 

 

104 

MINIR ADEMI, ITSHKSH - SHKUP 

AVNI AVDIU, UNIVERSITETI 'NËNË TEREZA' - SHKUP 

RITET E DASMËS TRADICIONALE  

SHQIPTARE NË KARADAKUN  

E KUMANOVËS 

Hyrje 

Qysh prej se ekziston njeriu është shfaqur nevoja për të pasur jetë 

të përbashkët të mashkullit dhe femrës dhe për vazhdimin e jetës 

përmes lindjes së fëmijëve si trashëgimtarë të tyre. Kjo arrihet me 

kurorëzim e martesës. E martesa ka disa rite.   

Çdo rit ka simbolikën e vet, që përçon domethënie dhe kuptimësi 

për kulturën e popullit. Për shembull shamia e kuqe me të cilën 

vajzës i mbulohet koka simbolizon, virgjërinë dhe ndershmërisë e 

saj, vaji i saj simbolizon pikëllimin për beqarinë, gostia e miqve 

shpreh gëzimin për miqësinë e re dhe respektin reciprok të tyre, e 

kështu me radhë. 

Edhe pse nga ato rite ka elemente arkaike, të pakuptimta, e bile 

edhe qesharake, prapëseprapë ka edhe të tjera që e mbajnë gjallë 

kulturën dhe qenien tonë etnike dhe si të tilla duhet kultivuar. Za-

ten edhe ky punim e ka këtë qëllim, që të paktën duke i mbledhur 

të dhënat gojore nga të moshuarit, të ofrojmë vlera autentike popu-

llore shqiptare, ashtu që ato të ruhen ndër breza të tërë në kujtesën 

tonë kolektive. Nëse koha imponon që ato të mos praktikohen më e 

të flaken tutje, atëherë të paktën të mos harrohen. 

Mirëpo, botëkuptimi i shqiptarëve në përgjithësi duket se ka 

ndryshuar ndjeshëm gjatë viteve të fundit. Këto rite kanë filluar 

dalëngadalë të zbehen e madje edhe të konsiderohen si demode.  



 
NJË PËRVJETOR MES PËRVJETORËSH 
 

105 

Ky studim synon të tregojë çështjen e martesave të hershme tradi-

cionale, në veçanti në Karadakun e Kumanovës, e që janë 

përshkuar me disa rite e ceremoni karakteristike të kohës, të bartu-

ra ndër shekuj deri në ditët tona. 

Rëndësia e dasmës dhe riteve të saj 

Pa dyshim, dasma me ritet e saj konsiderohet si një ndër ngjarjet 

më të rëndësishme e më të hareshme te të gjithë popujt e botës. 

Këto rite një ashtu kanë zënë vend të rëndësishëm edhe në traditën 

kulturore të popullatës së Kumanovës, si pjesë përbërëse e etnosit 

shqiptar
42

. 

Ruajtja, mbrojtja dhe kultivimi i së kaluarës tradicionale të të 

parëve tanë ka qenë, është dhe do të mbetet gjithmonë thesari ynë i 

çmuar kombëtar. Ndër vlerat e rëndësishme tradicionale janë edhe 

ritet e dasmave, të cilat populli shqiptar i ka ruajtur me një për-

kushtim të madh. 

Dasma paraqet paradigmën më të mirë përmes së cilës mund të 

shtyhet rrjedha e ndryshimeve brenda kuadrit të vlerave tradiciona-

le. "Nëpërmjet dasmës, - thotë studiuesi Clifford Geertz, barten 

mesazhe të nduarduarshme, si dhe vlerave të rëndësishme kulturo-

re me të cilat karakterizohen ritet e kalimit"
43

.   

Vlen të ceket se me anë të dasmës si dukuri sociale, ndodh riorga-

nizimi i njësisë më të vogël shoqërore - familjes. Ndryshimet që 

shfaqen përmes dasmës pasqyrohen në dy kahe: njëri ka të bëjë me 

privimin e një bashkësie nga një anëtar, i cili i bashkëngjitet një 

bashkësie tjetër, kurse i dyti është i ndërlidhur me formimin e bërt-

                                                           
42 Mumin Zeqiri, Besime Popullore Shqiptare - Rite e Mitologji në Rajonin e 

Kumanovës, ITSHKSH, Shkup, 2016, f. 174 
43 Clifford Geertz, Ritual and Social Change: A Javanese Example & Gerc, K., 

Tumačenje kultura I-II, Biblioteka XX vek i Čigoja štampa, Beograd, 1998, 

str.276-277 



 
 HYSEN MATOSHI 

 

106 

hamës së re familjare me ç'rast ndryshon edhe statusi social i të 

porsamartuarve. Këto dy kahe e përcaktojnë ritin e dasmës si sis-

tem i kalimit dhe krijimit. Perceptimi i dasmës si sistem i kalimit 

është i ndërlidhur me veprën e etnologut të njohur botëror A.Van 

Genep, i cili në librin e tij të botuar më 1909 në Francë me titull 

Les de passage (Ritet e kalimit) i vendosi bazat e teorisë së riteve 

që shënojnë kalimin nga një status në një status tjetër social, ose 

nga një periudhë në një periudhë tjetër kohore. Teoria e Genepit 

vazhdon të zbatohet gjerësisht edhe sot e kësaj dite në kuadër të 

teorisë së komunikimit të riteve, veçmas në antropologjinë sociale 

britanike
44

.    

Ritet e dasmave në Karadakun e Kumanovës 

Shumë familje të anës së Karadakut të Kumanovës, me shumë 

kujdes i kultivuan ritet e dasmave, duke bërë që ato të mos 

zhduken. Kështu, sot e kësaj dite vazhdimisht bëhen përpjekje që 

ato të kthehen në mënyra të ndryshme edhe gjatë ceremonive das-

more të kohës së sotme. Karadaku me rrethinë krahas ruajtjes së 

dialektit autentik dhe veçorive të tjera kulturore, karakterizohet 

edhe me ruajtjen e organizimit të dasmave tradicionale. Ritet e 

dasmave në anën e Karadakut të Kumanovës që i kemi hulumtuar 

nga gojëdhëna të ndryshme, i takojnë shekujve të kaluar. 

Lidhshmëria e të kaluarës me të sotmen, ka ndikuar që banorët e 

kësaj ane të mos lejojnë që traditat, doket dhe ritet e dasmave të 

zhduken dhe krijuan mundësi që në momente të caktuara ato të 

rikthehen në mënyrën më të mirë të mundshme.  

Pa dyshim, martesa në jetën e njeriut zë një vend shumë të 

rëndësishëm. Ky akt i lartë familjar që lidh fatin e dy të rinjve për 

                                                           
44 cituar nga: Izaim Murtezani, Rite dhe praktika magjike të ciklit jetësor, 

ITSHKSH, Shkup, 2017, f.73 



 
NJË PËRVJETOR MES PËRVJETORËSH 
 

107 

një jetë të përbashkët është shumë me rëndësi për familjen e çiftit, 

pasi që krijon lidhje miqësie. 

Dasma, e veneruar nga dioptria e teorisë së riteve të kalimit, ka-

rakterizohet me këto faza konkrete të përgjithshme: në kohën fi-

llestare të dasmës mbretëron gjendja iniciale paramartesore në të 

cilën iniciantët, ose rishtarët kanë status të “djalit” ose “vajzës”, 

ose i përkasin kategorisë “i pafejuar” dhe “e pafejuar”. Ritet e se-

paracionit ose ndarjes fillojnë me dërgimin e shkuesit për lypjen e 

ndonjë vajze dhe vazhdojnë deri në ditën e dasmës kur vajza brak-

tis shtëpinë e saj
45

. Dëshira e madhe e dy të rinjve për martesë ës-

htë pritje vite me radhë për të filluar jetën bashkëshortore. Sipas 

traditave tona, në rajonin e Karadakut me rrethinë djali e vajza nuk 

janë njohur më herët para fejesës. Fejesa është realizuar nga 

prindërit, të cilët pasi që kanë dëgjuar për dikë o ndonjë rast të 

mirë, i janë drejtuar dikujt që qëndronte afër me familjen e vajzës 

që e dëshironin për djalë, edhe e kërkonin të njëjtën. Se a do t'i 

përgjigjeshin familja e vajzës, kjo ishte çështje që mbetej të shihej 

në të ardhmen. Mu për këtë, fejesa dhe martesa sa dëshirë ishte 

edhe ankth i pritjes gjer në momentin e pranimit nga familja e vaj-

zës, bile ndoshta edhe deri në ardhjen e nuses në pragun e shtëpisë 

së djalit.  

Dallimet në fejesë e martesë, ndërmjet vendeve fushore dhe atyre 

kodrinore malore në Karadakun e Kumanovës, ishin me pak 

ndryshime. Në esencë ishin të përafërta.  

Në këtë punim mëtohet të trajtohen këto rite në fshatrat fushore: 

Hotël, Likovë, Nakushtak, Vaksicë, dhe ato kodrinore - malore: 

Runicë, Allashec, Izvor etj.  

 

                                                           
45  Izaim Murtezani, Rite dhe praktika magjike të ciklit jetësor, ITSHKSH, Shkup, 

2017, f.75 



 
 HYSEN MATOSHI 

 

108 

Tradita përmes rrëfimeve autentike të të moshuarve 

Njëra nga banoret më të vjetra që ka kaluar një shekull jetë, lokja 

Azbije Iseni, e lindur më 12.04.1915 në fshatin Hotël, dhe e mar-

tuar po në këtë fshat, foli me nostalgji për të kaluarën dhe dasmën 

autentike të martesës së saj. Ajo i mbante mend shumë mirë këto 

doke të vjetra të dasmës shqiptare. Me rastin e ditëlindjes së 104-të 

të saj (12.04.2019), zhvilluam një bisedë me të: 

"Kam qenë vajzë e mirë dhe nuk më kanë lanë me dal prej fshati", 

- nisi me shaka rrëfimin.   "Kur djali kalonte në moshën e pjeku-

risë, pra merrte pamjen dhe trupin e burrit, familja fillonte të in-

teresohej për nuse. Ndryshe thuhej „me ja gjet një rob për shpi‟. 

Kjo në kuptimin e fjalës nuk nënkuptonte rob për punë, por njeri 

që do të kujdesej për burrin dhe familjen e tij. Shpesh, për vende të 

mira, njerëzit vet i afronin ndokujt ndonjë nuse. Më pas dërgohej 

mësiti (shkuesi) për t‟ia kërkuar vajzën për djalë”, - sqaroi lokja 

Azbije. 
 

Adem Ademi, i lindur më 1926, në fshatin Hotël, kujton: "Në 

kohën tonë thoshin pleqtë (përcjell kujtimet e gjyshit të tij, Sule-

jman Ademit që kishte jetuar 105 vite, 1852-1957), se për djalë 

mundesh të trokitsh edhe në derën e mbretit, e për vajzë jo. Familja 

e djalit e dërgonte mësitin për ta kërkuar vajzën. Kur e shihte të 

udhës se familjet mund të përshtaten për miqësi, mësiti e ecte 

punën deri në fejesë. Ky bashkim, i dy të rinjve bëhej pa u takuar 

dhe pa u njohur mes vete vajza dhe djali, por të gjitha punët rridh-

nin përmes mësitit, ku shpeshherë kishte edhe malverzime dhe 

shitje të interesave të njërës a palës tjetër. Kur afroheshin qëndri-

met e dy palëve, mësiti shkonte për ta marr dorën e nuses dhe te 

shtëpia e djalit tuboheshin shumë mysafirë dhe e pritnin me shumë 

gëzim fjalën e marrë, që në popull njihej si „dora e nuses‟. Mirëpo, 



 
NJË PËRVJETOR MES PËRVJETORËSH 
 

109 

kishte edhe raste të dështimit nga ana e njerëzve zemërthyer, dhe 

kjo e prishte 'dorën' e nuses"
46

. 

"Në këto kohëra për fejesën e vajzës pyeteshin burrat, e në veçanti 

babai, duke mos pas të drejt të përzihet nëna. Fjala e babait ishte 

përfundimtarja ndër burra. Kishte raste kur nëna nuk shprehte ga-

tishmëri për ta fejuar vajzën, por babai nga kryeneçësia e të qenit 

burrë dhe ndjesia se vetëm ai vetej në atë shtëpi, e jepte dorën pa e 

pyetur fare gruan e tij, me ç'rast thyhej zemra e nënës, e cila e kish-

te lind dhe rrit deri në atë moshë"
47

.
 

Gjatë rrëfimit të tij për ritet e dasmave, Bexhet Destani i lindur më 

1929 në fshatin Izvor, tash me vendbanim në fshatin Çerkez, është 

shprehur se më tepër ishte prezentë kryeneçësia te fshatrat malor të 

Karadakut, duke u nis nga tradita e burrave malësor se në shtëpi 

pyetët burri e jo gruaja. Sipas tij, kjo ishte evidente edhe në shumë 

fshatra të tjerë si në Bellanoc, Shtrazë, Gushincë, Runicë, Izvor, 

etj. 

"Në kohën tonë, nuk jemi takuar e njoftuar mes veti, por ashtu si 

ka thënë baba edhe është bë. Vajzat fare nuk janë pyetur për pëlqi-

min e tyre. Kështu ishte fati i vajzave tona ku kishte raste edhe të 

mospajtimit të çiftit bashkëshortor, por me vite të tëra kanë qën-

druar të shtypura nga burri duke mos guxuar të thyejnë vendimin e 

babait. Pasi mësiti arrinte të bind familjen e vajzës se djali është i 

mirë dhe është prej familjes së mirë, ai e dërgonte dorën e nuses. 

Ai merrte shpërblime nga familja e nuses dhe familja e djalit. Këto 

ishin traditat shqiptare, kur burri njihej për burrë e gruaja për 

grua”
.
, shprehet Destani.

 

                                                           
46 Minir Ademi, Hotla nëpër kohë, Kumanovë, 2017, fq.101 
47 Bexhet Destani, i lindur më 1929, Izvor; 



 
 HYSEN MATOSHI 

 

110 

"Sot të rinjtë: djemtë, nipat e mesat tona i harruan ato tradita, andaj 

sot po ndodh shumëçka në mesin e popullit tonë", - rrëfen plaku 99 

vjeçar, Selver Aziri, nga fshati Hotël
. 

E gjithë kjo ishte sa i përket fejesës së dy të rinjve, që i ndërronin 

unazat dhe ishin të fejuar disa muaj ose vite derisa nusja përgatitej 

për çejzin e nusërisë dhe në popull njihej se janë ''nën unazë'. Kës-

htu pritej deri kur arrihej marrëveshja mes familjeve për ta caktuar 

ditën për dasmë, e cila ndër këto treva njihej si “vadë”. 

Sipas marrëveshjes mes familjes së djalit dhe vajzës, të fejuarit nuk 

takoheshin gjatë fejesës, pra respektohej marrëveshja. Vajza e fe-

juar nuk i dilte vjehrrit ose vjehrrës para martesës. Pamja e nuses, e 

bukur a e shëmtuar shihej, veç kur ajo vinte në oborrin e shtëpisë 

së burrit. Atëherë  tërhiqej duvaku me pistoletë, ose ndonjë hekur 

dhe gjuhej disa herë në qiell, me ç'rast zbulohej edhe fytyra e saj. 

Dasma fillonte që nga dita e martë në mbrëmje, kur ftoheshin fa-

miljarët më të afërt dhe shpallej dasma. Shpreheshin urimet dhe në 

fund të të gjitha diskutimeve merrej vendim që për ditën e mërkurë 

të dërgoheshin petkat te miku i ri. Në atë natë caktohej se kush do 

të shkonte me petka, kush me krushqit dhe kush me dhëndrin. Në 

ditën e mërkurë, tuboheshin familjarët e djalit dhe atë ditë i çonin 

petkat te miku prej ku do ta merrnin nusen. Atje shtrohej drekë për 

familjarët e dhëndrit. Zakonisht marrja e nuses ishte ditën e enjte 

ose të diel. Te familja e djalit nga dita e enjte hapej konaku dhe 

fillonin jo vetëm familjarët, por i tërë fshati vinin për urime për 

dasmën e nisur dhe konaku mbyllej ditën e diel. Ditën e enjte te 

djali shtrohej darkë për familjarët, të cilën e përgatitnin familja e 

djalit, duke u ndihmuar nga fqinjët dhe nga vajzat që gatuanin bu-

kën, ndërsa gratë më të moshuara e përgatitnin ushqimin. Në orët e 

vona të natës tuboheshin të rinjtë djem e vajza të familjes dhe ishte 

nata e kulaçit. Fillonte gëzimi, vallja, defi me këngë të ndryshme, 

ndërsa një vajzë e zinte kulaçin, së cilës i vendosej një kapelë e 



 
NJË PËRVJETOR MES PËRVJETORËSH 
 

111 

burrit dhe ajo e merrte një enë dhe miellin, kurse duke e zënë ku-

laçin vajzën e këndonin vajzat e tjera. 'Kush e zë kulaçin do ta 

merr kovaçin' këndohej pandërprerë gjersa në kulaç ishte vendosur 

një pare e hekurt, por pa e parë se ku po e vendos ajo që e zinte 

kulaçin, ishte sekret nga ajo. Po ashtu natën e kulaçit ziheshin 

misër dhe njihej në popull si „nata e kallamoçave’ . Të premten 

përsëri vazhdonin tërë ditën urimet dhe në mbrëmje përgatitej dar-

ka për të afërmit. Muzika dhe gazmendi bëhej pandërprerë dhe në 

mbrëmje caktoheshin për thirrjen e mysafirëve për darkë. Ditën e 

shtunë vazhdonin urimet nga dashamirët dhe në mbrëmje përgatitej 

darkë për mysafirët e ftuar. Nëse dasmori ofronte daulle, çdo mysa-

firi që vinte me dhurata, daullet i rrihnin gjersa mysafiri i jepte të 

holla ekzekutuesve të muzikës. Derisa tuboheshin të gjithë mysa-

firët e ftuar, shtrohej darka e përgatitur. Të afërmit e djalit edhe pas 

ngrënies së darkës bënin gazmend dhe burrat merrnin vallen
48

.
 

Ata që ishin mirë të përgatitur për valle kombëtare tradicionale të 

gjithë rrotull përnjëherë fillonin të këndonin: 

Kur kanë nis e me knue 

T'ka pas qefi mej ndigue 

Lezet sini mej shikue. 

Kur kanë pas me nda mejdana 

Gjithë janë pre me tagana, 

Gjithë përreth i kan shikue 

Kush ka tret kush ka fitue
49

. 

Këto ishin vargje të këngëve që shpesh këndoheshin nëpër dasma, 

përderisa gjatë ditëve të ceremonive të dasmës organizoheshin 

edhe lojëra të ndryshme.  

                                                           
48 Zenel Ademi, i lindur më 1933, Nikushtak; 
49 Instituti  Albanologjik i Prishtinës, Këngë të ndryshme popullore, Prishtinë, 

1982, f.380; 



 
 HYSEN MATOSHI 

 

112 

Pas largimit të mysafirëve, të afërmit e djalit, vajza e djem tu-

boheshin në shtëpinë e djalit. Kjo quhet 'nata e pulës'. Pulat 

preheshin nga mbrëmja dhe ziheshin e piqeshin mirë. Përgatiteshin 

për të pasur sasi të mjaftueshme dhe duke bërë gëzim me def dhe 

duke vallëzuar i hanin kofshat e pulave. Në mëngjes familja e djalit 

zgjohej më herët dhe fillonin përgatitjet e qerreve për ta marr 

nusen. Nëse nusja ishte nga ndonjë vend malor, përgatiteshin kuajt 

dhe shkonin për ta marr nusen me kuaj.
 

Për nusen që e merrnin nga malësia e Karadakut, rrëfen edhe Ra-

mize Aliti, e lindur 1927 në fshatin Runicë, dhe e martuar në 

Sllupçan: "Ajo nuk vinte e përgatitur me duvak, por me një kali-

kuse të kuqe, me fytyrë të mbuluar dhe hipur mbi kali. Me muzikë 

mbërrinin në fshatin e dhëndrit. Krushqit drekonin te familja e 

nuses. Kur arrinte nusja në fshatin e dhëndrit, ishin festime të 

mëdha deri në orët e vona, me ushqim, pije, këngë dhe gazmend".
 

Nëse nusja ishte nga vendet fushore përgatiteshin qerret me thupra 

prej druri, lakoheshin dhe mbi to vendosnin qilima të kuq. Në 

pjesën e parë e të fundit vendosnin nga një pëlhurë që të mos 

shiheshin gratë ose inxhet në qerre. Po ashtu përgatiteshin edhe 

qetë, që zbukuroheshin me disa tufa të kuqe në ballë. Caktohej se 

kush do t‟i tërhiqte qetë. Aty kah mesi i drekës përgatiteshin 

inxhet, burrat dhe krushqit për të shkuar për ta marrë nusen.
 

Dasma te familja e nuses fillonte nga dita e enjëte. Nusja i vishte 

petkat e burrit dhe fillonte me shaminë e kuqe mbi kokë dhe e 

mbulonte gjithë fytyrën. Shoqëruesja e martuar që ia kishte veshur 

petkat fillonte e para të qaj: „uuuuu, uuuu, uuuu‟. Pas saj fillonte të 

qante vajza duke i përqafuar shoqet e saj dhe gjithë familjen me 

rend. Të gjithë ia uronin nusërinë. Natën e dytë, nuses i ngjitej 

kana dhe njihej si „nata e kanës’. Ditën e enjte dhe ditën e premte, 

edhe te vajza thirreshin mysafirë për darkë. Vajza ftonte më tepër 

shoqërinë e vet, të afërmit e familjes dhe mysafirë të tjerë. 
 



 
NJË PËRVJETOR MES PËRVJETORËSH 
 

113 

Ditën e diel ose të enjten, nusja përgatitej me fustanin e bardhë që 

sigurohej nga burri dhe i vihej një shami e kuqe në kokë, duke ia 

mbuluar gjithë fytyrën. Posa arrinin inxhet dhe uleshin ne vendet e 

tyre, atëherë hynte nusja në dhomën e inxhëve dhe së pari ua merr-

te dorën vjehrrës dhe disa të afërmeve të djalit. Pastaj, ajo kthehej 

mbrapa dhe në një skaj të dhomës duke e shoqëruar  nga një ose dy 

shoqe përdore, një fëmijë nga ana e djalit i hidhte elbebija mbi 

kokë në shaminë e kuqe, pastaj nuses i hiqej shamia dhe i shihej 

fytyra nga të gjitha inxhet. Aty ishte edhe pamja e parë e nuses me 

vjehrrën dhe me familjen. Ajo gjatë gjithë kohës sa ishte e fejuar 

ose sikurse thuhej se „ka ndejtë nën unazë‟, nuk kanë mundur të 

shihej asnjëherë nga familja e burrit e të mos flasim për burrin.
 

Nusja pas kësaj ceremonie prapë e vendos shaminë e kuqe mbi 

kokë, duke e mbuluar fytyrën dhe del në oborr për t'u përshëndetur 

me farefisin dhe familjen. Të gjithë i merr në grykë dhe i vajton, 

ndërsa nusen e shoqëron një e afërme, e cila mban një qese dhe të 

gjithë ata që përshëndeteshin, nuses i dhuronin të holla. Në fund 

nusja përshëndetej me vëllezërit, motrat, babanë dhe nënën, duke i 

vajtur me zë dhe duke u ndarë nga familja që kishte jetuar një pe-

riudhë 18 ose 20-vjeçare te baba. Kjo ishte ndarje e dhimbshme 

shpeshherë shoqërohej edhe me vaj nga burrat që nuk arrinin të 

përmbaheshin nga dhimbja e ndarjes së babait dhe nënës me vaj-

zën. Dhe pas kësaj, nusja afrohet nga vëllai deri te qerrja. Vëllai e 

hip në qerre dhe pastaj thirren inxhet dhe në fund dalin edhe 

krushqit. Pas kalimit të qerres së fundit, disa burra ndalen për ta 

dorëzuar amanetin, që ndryshe njihej „me ja ba teslim‟. Fjalët e 

babait të nuses ishin: „po ta baj teslim, gjaku im, robi i joti‟, dhe 

nga ai moment në largim pak nga dera, burrat e familjes së djalit 

shkrepnin armët në shenjë gëzimi për nusen që e marrin.
50 

                                                           
50 Bexhet Destani, i lindur më 1929, Izvor; 



 
 HYSEN MATOSHI 

 

114 

Sipas kujtimeve të Selver Azirit i lindur më vitin 1920, në periu-

dhën kur ai ishte martuar, qerret të renditura njëra pas tjetrës të 

tërhequra me dy pen-kije, zakonisht i tërhiqnin shërbyesit e 

shtëpisë që ishin të zënë me punë te pronari. Njëri nga anëtarët e 

afërt të familjes dilte në fund të rrugës dhe e lidhte një peshqir për 

dore dhe i thirrte krushqit për darkë ose drekë. Shpesh ai që bënte 

dasmë të madhe, blinte edhe një dash për shpërblim dhe organizo-

nin vrapime me kuaj. Ai i cili do ta zinte vendin e parë me kali në 

igdil e fitonte si shpërblim dashin. Po ashtu gjatë thirrjes së 

krushqive çdo njëri, porositej që të merrte me vete lugën e drurit 

dhe të vijë të hajë ashure. Rrugës derisa nusja afrohej te shtëpia, 

njeri nga anëtarët e familjes, zakonisht ishte i ri, nga nusja e merrte 

boçën e kompletuar. Ai vraponte para qerreve për t‟ia dhuruar 

dhëndrit, i cili e shpërblente me të holla. Pasi afroheshin qerret për 

në shtëpi me nusen, qerrja e parë ishte me nusen dhe vjehrrën dhe 

anëtarët e ngushtë të familjes.
51

 Para se të arrinin qerret me nusen, 

në afërsi të dyerve të hyrjes, qëndronte njëri nga anëtarët e famil-

jes, duke e shoqëruar dhëndrin me një pjatë të mbushur me oriz, 

grurë dhe sheqer. Nga qerrja e parë e nuses fillonte të gjuaj me oriz 

dhe sheqer e deri në qerren e fundit. Me të arritur nusja bashkë me 

krushqit, babai i djalit afrohet afër qerres. Nusja vjehrrit ia vendos 

një boçe, ndërsa vjehrri e zbret nusen nga qerrja, e vendos afër 

këmbëve tepsinë e mbushur me ujë që të shkelë pikë së pari mbi të. 

Pastaj ia largon duvakun me një revole dhe shkrep disa plumba në 

ajër në shenjë gëzimi për nusen e marrë në familje.
 

Zenel Ademi, i lindur më 1933 në fshatin Nikushtak, tregoi: "Pasi 

të arrijë nusja në familjen e djalit, pasi t'i hiqet duvaku, vajzat kën-

dojnë këngë për nusen „Mashalla, mashalla... Sa e mirë na doli 

nusja...‟. Burrat qëndrojnë më larg nga gratë dhe e shikojnë nusen, 

e cila qëndron në këmbë dhe i mban sytë e mbyllur, ndërsa motrat 

                                                           
51 Selver Aziri, i lindur më 1920, Hotël; 



 
NJË PËRVJETOR MES PËRVJETORËSH 
 

115 

e burrit e kapin për krahu dhe e dërgojnë te pragu i shtëpisë. Me 

dorën e lagur me sherbet nusja prek me dy gishta zemrën e vjehrrës 

dhe pragun e lartë të derës tri herë në hyrje të dhomës së familjes 

ku do të jetojë. Pastaj e dërgojnë në dhomën e shtëpisë dhe e ulnin 

në tri kapelat e burrave.
. 

Para se ta dërgojnë nusen në dhomën e dhëndrit, e mashtrojnë duke 

i thënë se: 'Po të thirr daja'. Kur ajo del, e sheh dhëndrin. Vajzat e 

tjera rrahin shuplakë, duke e mashtruar nusen. Ky është shikimi i 

parë i nuses me dhëndrin. Pastaj atë e dërgojnë në dhomën e djalit 

për ta njoftuar me dhëndrin. Këtu zhvillohet takimi i tyre i parë. 

Djali për herë të parë qëndron me nusen dhe jo më shumë se 10 

minuta. Pastaj familja e djalit përgatiten edhe për darkën e hoxhës 

për t‟i kënduar lutje. Darka përgatitet shumë e begatshme. Në 

darkë ftohen edhe anëtarët e familjes. Pas shtruarjes së darkës, 

imami i fshatit këndon lutje dhe dhëndri përshëndetet për dore me 

hoxhën, pastaj me babanë dhe me më të moshuarit. Me të dalë nga 

dhoma e burrave, skaj dhomës së nuses, tubohen gjithë të rinjtë 

vajza dhe djem si dhe afër derës qëndron edhe nëna për t'u 

përshëndetur për herë të fundit me djalin si beqar. Dy prindërit, 

dhimbshëm e përjetojnë këtë përshëndetje si largim të djalit të tyre 

nga beqaria. Dhëndri afrohet deri te dera e nuses me shumë gaz-

mend, gjersa defi dhe kënga e vajzave vazhdojnë. Në afërsi të 

derës duke hyrë në dhomën e nuses goditet nga shokët e tij në 

shpinë. Në hyrje vendoset një enë me ujë dhe ai është i detyruar që 

ta godasë enën me ujë dhe të hyjë brenda në dhomën e nuses. Në 

brendi nusja është e shoqëruar nga një grua e afërt e familjes, e cila 

pas disa minutave del nga dhoma.
52

 Ditën e nesërme, para se të 

thirren të afërmit për në petulla, një pjatë me petulla dërgohet te 

dhoma e nuses. Thirren të gjithë të afërmit për të ngrënë petullat e 

mëngjesit, të cilat përgatiten nga nëna dhe të afërmit e shtëpisë.
 

                                                           
52 Zenel Ademi, i lindur 1933, Nikushtak; 



 
 HYSEN MATOSHI 

 

116 

Në mëngjes nusja ua shpërndan të afërmive të familjes së burrit 

dhuratat e saj që i sjell nga familja e vet, ua merr dorë gjithashtu, 

ndërsa të pranishmit, kryesisht  burrat, në shenjë respekti i japin 

nuses para. Vazhdohet me valle të cilën e udhëheq ai i cili ishte në 

radhë për t'u martuar, dhe pastaj vallen e udhëheq dhëndri, e pas tij 

vazhdon edhe nusja.
 

Për ceremoninë e petullave na rrëfen Hanumshaje Asani e lindur 

1932 në fshatin Orizare e martuar në fshatin Lipkovë: "Vajzat e 

sillnin për ta thyer kulaçin dhe së pari e prekte nusja e djali. Të 

tjerët e kapnin për ta thyer duke u munduar që në njërën anë ta 

gjejnë vajzat parën e në tjetrën edhe djemtë përpiqeshin ta gjenin. 

Ky ishte një tentim për shkak se nëse e gjen paranë në kulaç djali, 

atëherë për të parën herë nusja do të lind djalë, e nëse e gjen vajza 

atëherë do të lind vajzë. Ai që e gjen merr shpërblim nga dhëndri. 

Largohen mysafirët dhe familja më e largët. Nusja përgatitet për të 

pritur ata që do të vijnë për ta parë çejzin e që e ka pru nga baba. 

Ajo ishte dita e hënë kur tërë ditën kishte vizitues edhe nga fshati 

edhe nga familja, për ta parë marifetin e nuses. Pastaj, dërgoheshin 

petulla edhe te familja e nuses. Në mbrëmje përgatitej darka ku 

nusja për të parën herë shërbente me larjen e duarve. Nusja ulej në 

sofrën e përbashkët të familjes dhe ajo zakonisht, ulej në mes të dy 

djemve si shenjë që për trashëgimi të ketë së pari djalë".
53 

Në ditën e dytë te familja e burrit, nusja zgjohej herët para agimit 

dhe fillonte të pastrojë oborrin e burrit dhe të të afërmeve të 

vjehrrit. Në ditën e tretë në familjen e tij ftohej për drekë dhëndri te 

familja e nuses. Pasi drekonte bashkë me familjen, dhëndri me disa 

të afërm të familjes së ngushtë dilnin në dhomën tjetër për t'u 

njoftuar me nënën e nuses ose gjyshen.  

                                                           
53 Hanumshaje Avdiu, e lindur më 1932, Orizare; 



 
NJË PËRVJETOR MES PËRVJETORËSH 
 

117 

Rexhep Jashari, i lindur më 1946 në fshatin Allashec, rrëfen se në 

përshëndetjen e parë, dhëndri i përkulej gjyshes duke ia marrë do-

rën, dhe i jepte të holla. Si shenjë loje për ngushtim të dhëndrit, 

shpeshherë përdoreshin lojëra të ndryshme ndaj dhëndrit, duke i 

vendosur llokum në këpucë dhe gjëra të tjera. Në fund duke u ngri-

tur sofra, dhëndri ishte i detyruar të dhuronte të holla për bakllavën 

e përgatitur nga gjyshja.
54

   

Pas disa ditëve ftohen për drekë ose darkë edhe familja e nuses, të 

quajtur babgjyshtë. Me ardhjen e prindërve të nuses zakonisht më 

së shumti shërbente ndaj tyre dhëndri dhe ishte kënaqësi edhe e 

nuses që i shërbente burri të afërmit e saj. Në fund gjatë 

përshëndetjes së nuses me anëtarët e familjes, çdonjëri i dhuronte 

të holla asaj. Pas kalimit të një periudhe tri javore të nuses te burri, 

vinte familja e nuses për ta marr vajzën s’pari (për herë të parë). 

Ajo qëndronte në familje një javë, dhe te familja e babait dërgonte 

ushqime nga më të ndryshmet, e sidomos bakllavë. Po ashtu famil-

ja e burrit vinin për ta marrë nusen. Për familjen e dhëndrit përgati-

tej drekë. Nusja vishej si në ditën e parë me duvak dhe përsëri ajo 

dërgonte ushqime të ndryshme e sidomos specialitetin e bakllavës, e 

cila e shpërndante në çdo shtëpi të të afërmeve të dhëndrit. Pas dy 

muajve nusja prapë kthehej për së dyti te familja, ku qëndronte dy 

javë. Pas kësaj nusja për në familje shkonte dy herë në vit, nga dy 

javë në stinën e pranverës dhe vjeshtës,,. Të gjitha këto tradita të 

dasmave shqiptare në trevën e Karadakut dhe më gjerë, si tradita 

popullore etnike në shumë vise shqiptare, me disa ndryshime 

krahinore, fatkeqësisht sot pak ruhen në traditën shqiptare, dhe kanë 

filluar të zbehen dukshëm. Por, ne si popull nuk duhet t'i humbasim 

e t‟i zhbëjmë këto vlera të paçmueshme. Traditën tonë të pasur duhet 

ta ruajmë si sytë e ballit, duke mos e harruar asnjëherë. Ky është 

                                                           
54 Rexhep Jashari, i lindur më 1946, Allaheec; 



 
 HYSEN MATOSHI 

 

118 

thesari ynë. Kjo është tradita jonë, kjo është pasuria jonë e madhe e 

kulturës shpirtërore.
 

Informatorë:  

1. Azbije Iseni, e lindur më 1915 në fsh. Hotël 

2. Selver Aziri, i lindur më 1920, në fsh.Hotël 

3. Adem Ademi, i lindur më 1926, në fsh.Hotël 

4. Ramize Aliti (fsh.Runicë 1927-2014 fsh.Sllupçan)   

5. Bexhet Destani, i lindur më 1929 në fsh.Izvor 

6. Zenel Ademi, i lindur më 1933 në fshatin Nikushtak 

7. Hanumshaje Avdiju, e lindur më 1932 në fsh.Orizare 

Literatura e shfrytëzuar: 

1. Ademi, Minir,  Hotla nëpër kohë, Kumanovë, 2017 

4. Beqiri, Nazmi, Këngët e kaçakëve në Malësinë e Karadakut, Ku-

manovë, 2006 

Murtezani, Izaim, Rite dhe praktika magjike të ciklit jetësor, ITSHKSH, 

Shkup, 2017 

5. Geertz, Clifford, Ritual and Social Change: A Javanese Example  

6. Gerc, K., Tumačenje kultura I-II, Biblioteka XX vek i Čigoja štampa, 

Beograd, 1998 

7. Instituti Albanologjik i Prishtinës, Këngë dasme I, Prishtinë, 1980 

8. Insituti Albanologjik i Prishtinës, Këngë të ndryshme popullore, Prish-

tinë,  

9. Zeqiri, Mumin, Besime popullore shqiptare rite e mitologji në rajonin 

e Kumanovës, ITSHKSH, Shkup, 20163.  

 

 



 
ME ALFABETIN E MANASTIRIT U BOTUAN KRYEVEPRA KOMBËTARE 
 

119 

ISMET BEXHETI 

Universiteti AAB - Prishtinë 

KËNGËT DHE VALLET NË DASMAT  

E RAJONIT TË KARADAKUT 

Hyrje 

Secili popull i ka të veçantat e veta kulturore të cilat i përcjell nga 

gjenerata në gjeneratë duke i dhënë edhe karakteristikat e çdo gje-

nerate veç e veç dhe që në kontekstin historik dhe kulturor e krijon 

edhe identitetin e vet. Identiteti nacional është një kompozicion i 

krijuar nga elementet dalluese dhe të përbashkëta të një përkatësie 

etnike, duke u nisur nga individi, familja, rrethi e rajoni. Ky kom-

pozicion nuk është i kornizuar vetëm në komponentin etnike duke 

u zhvilluar në një rreth të izoluar. Ashtu si ndodh gërshetimi kultu-

ror ndërmjet krahinash të një populli, ashtu ndodh edhe ndikimi i 

kulturave në mes të popujve të ndryshëm, e me theks të veçantënë 

mes të popujve që bashkëjetojnë në fqinjësi. Bartjet kulturore ndër 

breza dhe ndikimet e ndërsjella bëhen traditë popullore e cila 

përcaktohet nga faktorë të ndryshëm historik,shoqëror, religjioz, 

ekonomik, gjeografik etj. Pjesë e këtij mozaiku kulturor e multi-

kulturor është edhe Rajoni i Karadakut. Kjo trevë, në aspektin 

gjeografik i takon Ballkanit perëndimori cili shquhet me kolorit 

etnik, kulturor dhe fetar.  

Hapësira gjeografike e përfshirë në këtë studim nuk nënkupton 

vetëm malësinë e Karadakut. Ajo përfshin edhe vendbanimet që 

shtrihen rrëzë malësisë, fshatrat fushore të cilat përbëjnë një rreth 

unazor nga pjesa e fshatrave të Shkupit, të Kumanovës, të Pres-

hevës dhe të Bujanocit, duke vazhduar në jugperëndim të fshatrave 

të Dardanës së sotme, të cilat lidhen me fshatrat në jug të Gjilanit 



 
 SABIT SYLA 

 

120 

dhe fshatrat e Vitisë dhe kështu duke vazhduar në vendbanimet në 

lindje të Kaçanikut deri në Han të Elezit. Qarku unazor i mbyllur 

me lidhje të pashkëputura mes njëra-tjetrës, lidhjet familjare në 

mes të pjesës malore dhe fushore si dhe shpërnguljet nga malësia 

në vendet e rrafshëta, domosdoshmërisht imponon që në një punim 

të natyrës së tillë këto vendbanime të trajtohen si një tërësi. Pra, 

Rajoni i Karadakut edhe pse nuk është një tërësi administrative dhe 

ka pësuar ndryshime të të kohëpaskohshme të kufijve shtetërorë, 

edhe sot është e ndarë në tre shtete, megjithatë është një hapësirë 

kulturore e multikulturore e cila me dallimet që e bëjnë koloritin 

dhe me elementet e përbashkëta përbën një terren të pasur për hu-

lumtime etnomuzikologjike dhe etnokoreologjike.  

Këngët dhe vallet edhe pse janë objekt i disiplinave të ndryshme të 

muzikologjisë, ato megjithatë në raste të caktuara e shoqërojnë 

njëra-tjetrën dhe janë pjesë e pandashme e dasmës, në këtë rast 

edhe e dasmave të rajonit të Karadakut. 

Kënga si term në këtë punim nënkupton këngët popullore tradicio-

nale që këndohen në dasma. Këto janë këngët lirike të dasmave të 

përcjella nëpër breza dhe autori i këtyre këngëve është anonim. 

Përkitazi me vallet, në fokus të këtij punimi janë vallet tradicionale 

të burrave që përcillen me daulle e surla, dhe me instrumente të 

fabrikuara në dasmat e rajonit të Karadakut. 

I. Kënga në dasmat e rajonit të Karadakut 

Këngët e dasmës janë ndër më të shumtat në opusin e krijimtarisë 

së këngës sonë popullore. Ato janë përcjellës të dokeve e ritualeve 

të ndryshme popullore që bëhen në dasmat shqiptare, të cilat ma-

rrin karakterin e manifestimit më të madh familjar. Përmes këtyre 

këngëve shihet niveli i zhvillimit shoqëror e kulturor si dhe ma-

rrëdhëniet e caktuara ndërnjerëzore në mënyrë reale. Kjo, “sepse 

në këto këngë të dasmës, qoftë në mënyrë të drejtpërdrejt, qoftë 



 
ME ALFABETIN E MANASTIRIT U BOTUAN KRYEVEPRA KOMBËTARE 
 

121 

edhe tërthorazi, reflektohen aspekte të shumta të jetës materiale 

dhe shpirtërore të popullit, të dhëna madje herë-herë edhe me nota 

të theksuara realiste".
55

 

Këngët tradicionale të dasmave i kanë mbijetuar kohës deri në ditët 

e sotme. Për vjetërsinë e tyre, përmbajtjen tekstuale, strukturën 

melopoetike dhe elementet e tjera muzikore mund të bazohemi në 

burime të ndryshme siç janë botimet e ndryshme nga mbledhësit e 

folklorit, muzikologëve e etnomuzikologëve të ndryshëm si dhe 

nga këngët e ruajtura edhe në ditët e sotme. 

I.1. Burime nga mbledhësit e folklorit 

Në gjysmën e dytë të shekullit njëzet shfaqet një interesim i madh 

rreth mbledhjes së këngëve popullore, dhe botimit të teksteve të 

tyre, duke përfshirë edhe këngët lirike të dasmave. Edhe në vend-

banimet e Rajonit të Karadakut e me theks të veçantë të fshatrave 

që e rrethojnë Karadakun, janë mbledhur një mori këngësh të das-

mave. Kjo, përveç tjerash, përbën një rëndësi të madhe dhe shpreh 

prezencën e madhe të kësaj kategorie të këngëve popullore në këto 

treva. Shënimet e mbledhura nga ky rajon janë të përfshira në 

përmbledhjet e botuara nga Instituti Albanologjik, nëpër revista 

dhe botime të tjera nga autorë të ndryshëm. 

Këngët që janë mbledhur kryesisht nëpër vendbanimet rrëzë Kara-

dakut, por edhe në fshatrat e thella malore, pasqyrojnë përmbajtjen 

e pasur të këngëve që janë pjesë e riteve dhe zakoneve të këtyre 

anëve dhe që lidhen me fazat e ceremonialit të martesës, nga para-

fejesa, fejesa, dërgimi i petkave, nata e kulaçit, këngët e shumta të 

kanagjeqit, të krushqve, të arritjes së nuses në shtëpinë e burrit e 

deri në përfundimin e plotë të dasmës. 

                                                           
55Instituti Albanologjik i Prishtinës, Këngë dasme, Prishtinë, 1980, f. 5. 



 
 SABIT SYLA 

 

122 

Kënget kanë karkter të gjallë melodik dhe ritmik, janë të hareshme 

dhe në to mbizotëron gëzimi Ojlulija jonë, lulëhasreti
56

, Kumano-

va edhe Shkupi ni kodër ndërmjet
57

, Shka kanë lulet qi kanë çelë
58

, 

Janë nis kerret mlue me t’kuq
59

, por nuk mungon edhe elementi 

humoristik e ironizues Po vjen msiti xhades’vjetër
60

, Hini msiti n 

kapixhi
61

, Don me hi msiti n’dallap
62

. 

Nga këto këngë të botuara mund të shihet se në përgjithësi mbizo-

tëron vargu tetërrokësh. Kënga Nisim kerret pa le hana
63

 ka vargun 

tetërrokësh simetrik i cili krijohet nga dy gjysmëvargje VIII(4+4). 

Evidente janë edhe vargjet dhjetërrokëshe, njëmbëdhjeterrokëshe 

dhe dymbëgjetërrokëshe simetrike dhe asimetrike X(5+5), X(6+4), 

XI(6+5). Nga këngët e mbledhura shihet që këngët e dasmës në 

rajonin e Karadakut janë të shkurtëra, por ka këngë të gjata edhe 

mbi njëqind vargje, siç është kënga Ngjitja Hanës t bardht e 

ftyrës
64

. 

Ky rajon e ka të folmen e dialektit gegë,dhe si rrjedhojë edhe të 

kënduarit është me po të njëjtin dialekt. Për këtë arsye në tekstet e 

këngëve ku është vënë shenja e pikësimit(„) që zëvendëson shkron-

jën ë nuk e kam numëruar si rrokje e veçantë në kuadër të vargut. 

Bazuar në këngët e evidentuara nga mbledhësit e folklorit, këto 

materiale të mbledhura ofrojnë një pasuri të madhe të vlerave fol-

klorike shqiptare. Duke u njohur me këto këngë dhe me 

përmbajtjet e tyre poetike, mund të kemi një pasqyrë në kontekstin 

                                                           
56Instituti Albanologjik i Prishtinës, Këngë dasme, Prishtinë, 1980, f. 104. 
57 Po aty, f. 358 
58 Po aty, f. 363 
59 Po aty, f. 372 
60 Po aty, f. 81 
61 Po aty, f. 69 
62 Po aty, f. 86 
63 Po aty, f. 371 
64 Po aty, f. 308 



 
ME ALFABETIN E MANASTIRIT U BOTUAN KRYEVEPRA KOMBËTARE 
 

123 

social, historik e kulturor, gjithashtu edhe të jetës shpirtërore dhe 

materiale të këtij rajoni.  

I.2. Këngët e notizuara nga terreni 

Kënga përfaqëson strukturën e pandarë të vargut dhe të melodisë, 

andaj nuk duhet kufizuar vetëm në përmbajtjen tekstuale. Me 

regjistrimin, notizimin, transkriptimin si dhe analizën e këngës, ajo 

merr një pasqyrë edhe më të detajuar. Përveç kontekstit so-

cial,ekonomik dhe kulturor që reflekton përmbajtja poetike e 

këngës, me trajtimin muzikorne njihemi edhe më thellë me 

strukturën melodike dhe ritmike të saj. 

Në këtë drejtim ai që e mbush këtë zbraztirë të madhe është Lorenc 

Antoni i cili ka botuar përmbledhjet me titull Folklori muzikor 

shqiptar. Në këto përmbledhje këngësh të notizuara të pasuara me 

një analizë modeste, kemi këngë nga të gjitha trojet e shqiptarëve 

të ish-Jugosllavisë, e ku një pjesë me dhjetëra e dhjetëra këngë i 

takojnë kategorisë së këngëve të dasmës në rajonin e Karadakut. 

Nga këto këngët të dasmës, përveç vargut të pastër me eksklama-

cione, ne mësojmë për strukturën melodike karakteristike me 

kadencime, radhën tonale, ambitusinsi dhe llojllojshmërinë e rit-

mit, që tregon edhe për veçoritë e këngëve të këtyre anëve. Këngët 

Kpute dranafilin e lshoje n bunar, Hajde mori vajz’ me fistan 

t’sarit, Qit moj nuse ni tas ujë, Oj lulije gjilpana gjergjefit, Po vjen 

baba i lules me duçi me pem’, Kur ma daven vaden, Ka çel drana-

fili te bunari-o
65

, janë tregues të larushmërisë së strukturës metrike 

të vargut. Te këto këngë shfaqet edhe vargu gjashtërrokësh, vargu 

tetërrokësh, vargu dhjeterrokësh si dhe vargu asimetrik 

dymbëdhjetërrokësh XII (7+5). Kemi edhe këngë të njëjta që janë 

                                                           
65 Lorenc Antoni, Folklori muzikor shqiptar, bleni V. Rilindja, Prishtinë, 1972  



 
 SABIT SYLA 

 

124 

regjistruar në disa pjesë të rajonit të Karadakut, por me pak 

ndryshime si kënga Ka hyp Gazmenaga përmi çeshëm-o
66

. 

Nga këngët e notizuara shihet se ambitusi nuk është edhe shumë i 

gjërë dhe kryesisht arrin deri te kuinta e seksta, megjithatë kemi 

këngë me kapërcime intervalore deri në kuintë. Edhe ritmi muzikor 

është shumë i larmishëm duke u nisur nga masat e thjeshta e deri te 

masat e përziera 2/4, 7/8, 9/8, ritme këto që janë prezente edhe në 

rajonet e tjera shqiptare. 

I.3. Kënga lirike tradicionale e dasmave në ditët e sotme 

Edhe kur rrethanat shoqërore e historike kanë ndryshuar rrën-

jësisht, duke përfshirë edhe zhvillimet teknologjike, megjithatë në 

këto treva edhe sot e kësaj dite është ruajtur si vlerë kënga tradi-

cionale ndër dasmat e këtij rajoni. Këngët tradicionale, edhe pse i 

kanë mbijetuar kohës, funksioni i tyre social e kulturor si pjesë e 

riteve dhe zakoneve është zbehur në ditët e sotme dhe mund të 

themi se këngët tashmë kanë vetëm funksionin argëtues. Në ditët e 

sotme më së shumti këndohen këngët tradicionale që i kushtohen 

nuses dhe dhëndrit, duke theksuar tiparet e bukurisë, zotësisë si 

dhe dashurisë në mes të njëri-tjetrit etj. 

Në tekstin por edhe në melodinë e këngëve të dasmave të Karada-

kut vërehen ndryshime të vogla edhe ndër vendbanime por edhe 

ndër gjenerata. Kjo është e natyrshme meqë kënga vetëm përmes 

këndimit është bartur në rrethe e vendbanime të ndryshme dhe me 

gjendje sociale jo të njëjtësi dhe në rrethana të reja, të cilat objekti-

visht krijojnë edhe variantet e këngëve siç është rasti me këngën " 

Mu kanë t’bana flutur,/ me hip në lis, / Ta shoh Qëndrimin/ çfarë 

                                                           
66 Po aty, f. 93 



 
ME ALFABETIN E MANASTIRIT U BOTUAN KRYEVEPRA KOMBËTARE 
 

125 

dasme ka nis’/"
67

, këngë e cila me disa ndryshime në përmbajtje 

është regjistruar edhe në botimet e cekura më lartë. 

Te këto këngë,bazuar në sistemet e sotme cilësore të vargëzimit, 

vërejmë më së shumti vargun e këmbëve trokaike në shumë kënge 

tradicionale të rajonit të Karadakut: 

Kallne / kallne / çitnja / timin/ 

-V-V-V-V
68

 

Vargu i pastër, i kësaj kënge por edhe i shumë këngëve, si Na luli-

jen vet e kena pa
69

, është tetërrokësh simetrik XIII(4+4). Por ashtu 

sikur edhe te këngët e mbledhura gjatë viteve 50-60 të shekullit 

XX edhe te këngët e sotme tradicionale është prezent vargu 

dhjetërrokësh e dymbëdhjetërrokësh. 

Në tekstet e këngëve lirike të dasmave përkundër këngëve lirike të 

dashurisë, janë përdorur më pak fjalët e huaja, në veçanti turqizmat 

që ka qenë shumë prezente në këngën popullore shqiptare. Në këto 

këngë përveç vargut të pastër hasim edhe vargjet e zgjeruara me 

interpolacione O,Oj, Ani,Of, aman, Of aman, Tjarnana. Raste të 

tilla kemi Ani kaj lulije lot si gruni-o/ Shka i bane nanës që t për-

zuni-o
70

, si dhe elementet që përsëriten apo krijojnë gjysmërefrenin 

apo refrenin: Elena gidi, /Magbulja spo di// Op tja-ra-na-naj-na, 

tja-na, / Op tja- ra-na-naj –na /
71

. 

Elementet lirike silabike janë të theksuara të këngët e dasmave: Na 

ka ardh nji dorë/ Na ka ardh ni dorë / Naka ardh kollaj / Si me 

k’put me dorë/
72

. 

                                                           
67 Informator Xhevrije Zeqiri, Kumanovë 
68 Grup vajzash, Kumanovë 
69 Vajzat e Shkupit (https://www.youtube.com/watch?v=dJFmgLTwkI0) 
70 Vajzat e Shkupit (https://www.youtube.com/watch?v=VtL0WFc44FU) 
71 Gjylshahe Zimeri, Llojan, Kumanovë 
72 Valdete Bexheti, Kumanovë 



 
 SABIT SYLA 

 

126 

Kurse elementet melizmatike vijnë në pah te vargjet me eksklama-

cione, të cilat bëhen në të shumtën e rasteve për arsye muzikore, si 

te rasti i këngës e cila është ndër të rrallat që është ndërtuar stro-

fe+refren: Hajdeni çika na ta kallim ooo/ Ani çfardo nuse na nuk 

marrim oooo/
73

. Pra, këngët lirike të dasmave edhe pse kryesisht 

janë këngë njëstrofëshe megjithatë ndër raste të ralla ka këngë edhe 

me refren, si kënga e sipërpërmendur apo këngët që janë kënduar 

nga grupi i vajzave të Shkupit, si: Na lulijen e kem pa te daja, E 

mori Lulijenana t’ ka urue, etj. 

Këngët janë kryesisht diatonike dhe shumë rrallë ka këngëtë mo-

deve kromatike. Edhe kapërcimet intervalore janë të ndryshme deri 

te kuinta siç është rasti te kënga Kumanovës i dul flaka,/Kush e 

kalli, Raif aga/
74

.  

Këngët lirike të dasmës në rajonin e Karadakut kanë një ritmikë të 

larmishme dhe shumë të pasur. Te këto këngë më së shumti është e 

pranishme masa ritmike 2/4 Na lulijen vet e kena pae, Naka hy në 

valle nusja e frajerit, Flutur flutur për hava, Fluturoj ni flutur 

flutur,
75

. Ritmi7/8 paraqitet në dy variante, me strukturën 2+2+3 si 

te këngët Elena giti dhe Hajt lulije mere horen, ndërsa me 

strukturën 3+2+2 janë shumë këngë si: Kshyrni kshyrni kush po 

hin me lu-e, Oj lulije holl e holl mindilin
76

etj. Edhe këngët me 

masën ritmike të përzier 9/8, me strukturë 2+2+2+3 janë shumë të 

përhapura: Hajde na ta kallim na ta kallim,S’ka ma mirë s ka ma 

sevda, Motra jena lujna knojna
77

, O na lulijen e kem pa te 

ja
78

etj. 

                                                           
73 Grup vajzash, Rramanli, Kumanovë 
74 Grup vajzash, Kumanovë 
75 Vajzat e Shkupit (https://www.youtube.com/watch?v=2K1YEKdlv7) 
76 https://www.youtube.com/watch?v=xMJsLXfYe6Q 
77 Grup vajzash, Rramanli, Kumanovë 
78 https://www.youtube.com/watch?v=vxtcGpvIXJo 



 
ME ALFABETIN E MANASTIRIT U BOTUAN KRYEVEPRA KOMBËTARE 
 

127 

Të gjitha këngët e dasmave janë këngë monodike, të interpretuara 

qoftë solo apo edhe në grup, ku i gjithë grupi këndon këngën në të 

njëjtën vije melodike. Ka momente të veçanta gjatë fazave të 

ndryshme të ceremonialit të dasmës kur edhe vallja ka qenë pjesë e 

këngës. Kjo ceremoni e vallëzimit me këngë është bërë në netët 

kur janë mbledhur familja e ngushtë dhe kanë vallëzuar kryesisht 

duke marrë vallen nuset e reja të familjes. Këto valle janë luajtur 

vetëm nga grate:Hajt Magbule mere horen/ Vjen Valdetja ta merr 

doren / Ta merr doren t ban sajgi/ Edhe t’ul ne sandali/
79

. Këngët 

e dasmave të vajzave janë ekzekutuar në shoqërim me def.  

II. Vallet në dasmat e rajonit të Karadakut 

Me gjithë rrethanat historike e shoqërore që nuk kanë qenë në fa-

vor të ruajtjes së vlerës së përbashkët të këtyre vendbanimeve të 

rajonit te Karadakut, vallja e burrave ka qenë dhe vazhdon të mbe-

tet një nga elementet ndërlidhëse të këtyrë trevave për folklorin 

muzikor. Kjo, se vallet popullore të burrave kanë zënë vend të 

rëndësishëm në jetën e përgjithshme të folklorit, duke qenë të pra-

nishme edhe sot nëpër dasma. Këto janë një suitë vallesh që luhen 

të pashkëputura, duke krijuar kontrastin, llojllojshmërinë e tema-

tikës, të strukturës dhe të performimit. Këto elemente e bëjnë ngan-

jëherë të duket si një vepër artistike muzikore skenike e rrumbulla-

kuar. Këtu qëndron edhe veçoria e valleve në këto treva.  

Ka numër të madh vallesh që ndër vendbanime të ndryshme mund 

të pësojnë ndryshim të renditjes apo edhe të kenë emërtime të 

ndryshme, por ky numër i madh i valleve dhe kjo traditë e va-

llëzimit vazhdon t‟i ruaj veçoritë e veta si valle të Karadakut në 

raport me rajonet tjera. 

                                                           
79 Gjylshahe Zimeri, Llojan, Kumanovë 



 
 SABIT SYLA 

 

128 

II.1. Shoqërimi instrumental dhe vokal i valles 

Shoqërimi instrumental te vallet tradicionale të burrave ka rëndësi 

të posaçme. Ritmi dhe melodia  që e krijon muzika në  harmoni me 

lëvizjen e valltarit i jep kuptim të plotë vallëzimit. Shoqërimi ins-

trumental i valleve të burrave është bërëme daulle dhe surla. Grupi 

instrumental është quajtur Daullxhi, Tupanxhi apo Surlaxhi dhe 

formacioni më i zakontë ka qenë me një daulle dhe dy surla. Nëpër 

fshatrat fushore dhe qytetet që e rrethojnë Karadakun, me futjen e 

instrumenteve, si klarineta, harmonika etj, u krijuan grupe muzi-

kore të cilat quheshin çallgija dhe instrumentistët ishin të komuni-

tetit rom. Përbërja e zakonshme orkestrale ishte nga instrumentet e 

klarinetës, harmonikës, gjymbyshit (instrument me tela) dhe dara-

bukës. Nga vitet e tetëdhjeta të shekullit të kaluar morën hov të 

madh formimi i grupeve muzikore me instrumentistë dhe këngëtarë 

shqiptarë. Grupet instrumentale fillimisht përbëheshin nga klarine-

ta, harmonika, kitara dhe defi, e në disa grupe edhe violina. 

 

II.2. Emërtimi, gjinia dhe strukturat metro-ritmike të valle-

ve 

Vallet e rajonit të Karadakut emërtohen sipas vendit, si Preshevka, 

Tërnocka, Miratocka, Gjlanka, Kumanovka, Hogoshka, Shkupjan-

ka (Memetka e Shkupit) etj. Kemi edhe valle që janë emërtuar sipas 

emrave të njerëzve si vallja Deli Agushit, Memetka, Dimka, 

Ibrahim Hoxha etj. Pastaj janë edhe vallet me emërtime sllave e 

turke si vallja Çacak, Tefte, Çyçek e Pembe-pembe dhe emërtime të 

tjera.Vallet janë kryesisht epiko-lirike. Edhe pse renditja e valleve 

ka ndryshime jo edhe aq të theksuara ndër pjesë të ndryshme, 

megjithatë te vallet e para mbizotëron epika me hap të ngadalshëm 

dhe të rëndë, e vallet e fundit janë me hapa të shpejtë e lirik. Vallet 



 
ME ALFABETIN E MANASTIRIT U BOTUAN KRYEVEPRA KOMBËTARE 
 

129 

e Karadakut mund t‟i kategorizojmë edhe si një suitë e valleve të 

burrave e cila ka dy pjesë të valleve të një tërësie, ku pjesa e parë 

përfshin kategorinë e valleve të rënda, kurse pjesa e dytë katego-

rinë e valleve më të lehta. Pjesa e parë e cila përfshin numrin më të 

madh të valleve me renditje të pandryshuar nis me vallen Tefte. 

Kjo valle në të shumtën e rasteve është si një uverturë e suitës së 

valleve, ku grupi muzikor ekzekuton melodinë me ritëm 7/8 me një 

melodi të butë në shkallën maxhore (makami rast). Gjatë ekzeku-

timit të kësaj valleje valltarët vetëm e bëjnë rrethin duke ecur në të 

djathtë si parapërgatitje për vallen e radhës. Por në disa vende kjo 

valle edhe vallëzohet si forme e “nxemjes" për vallet tjera.  

Vallja e radhës Pembe-pembe
80

nis në momentin kur valltari i parë 

jep shenjën e lidhjes me valltarët e tjerë. Pra valltari i parë 

njëkohësisht është edhe udhëheqësi i valles por edhe “dirigjues" i 

orkestrës, duke diktuar fillimin, emocionin përmes lëvizjeve trupo-

re, dinamikën, shpejtësinë e valles dhe përfundimin e saj. Vallja 

Pembe-Pembe është në masën 4/4, ku në pjesën e parë tempoja 

është e ngadaltë, kurse pjesa e dytë është e shpejtë. Kjo dukuri e 

ndërrimit të tempos ndodh te të gjitha vallet. Ndërrimi i tempos 

pason edhe me ndërrim të vijës melodike, e shpesh edhe me 

ndërrimin e tonalitetit dhe me improvizim. Kjo valle e cila ekze-

kutohet kryesisht në B-dur, me ndërrimin e shpejtësisë bëhet edhe 

modulimi në mënyrë jo të zakonshme duke zbritur vetëm për një 

sekondë të vogël në tonalitetin A. 

Përveç harmonizimit të elementeve strukturore të valles, rol të 

madh luan edhe shoqërimi instrumental i cili krijon koloritin melo-

dik dhe ritmik. Vallja e Preshevkës e ka metriken në 4/4 dhe ekze-

kutohet zakonisht në C-mol
81

, ndërsa vallja e Miratockes luhet në 

                                                           
80 https://www.youtube.com/watch?v=QB1VWnrcWUc 
81 https://www.youtube.com/watch?v=UeQGNk1a3hQ  



 
 SABIT SYLA 

 

130 

ritmin 4/4 në Es-dur
82

. Vallja e Dimkës shoqërohej edhe me kën-

dim në gjuhën sllave dhe ekzekutohej në shkallën e molit në ritmin 

4/4
83

. Gilanka është me ritëm 4/4 në tonalitetin bazë C, në shkallë 

kromatike orientale ku tetrakordi i parë është në mekamin Hiçaz
84

. 

Kjo është edhe e vetmja valle melodia e së cilës interpretohet në 

këtë radhë tonale. 

Vallja e Gajdes e cila nis me një pjesë rubato duke vazhduar me 

ritëm 7/8, kryesisht ekzekutohet në g-mol. 

“Vallja e Marhames nënkupton momentin e garës së kuajve ose të 

vrapuesve në rrugëtimin e krushqive për ta marrë nusen. Sipas të 

anketuarve, kjo valle përpara është quajtur Toska"
85

. Ekzekutohet 

në shkallën muzikore Dur themelor në bazën tonale B-dur apo Es-

dur. Vallja e Memetkes luhet në ritmin 7/8 me strukturën e masave 

2+2+3 dhe ekzekutohet në B-dur. 

Në rajonin e Karadakut, varësisht prej vendbanimeve ku ato luhen, 

kanë edhe emërtime të ndyshme, edhe pse struktura e vallëzimit 

është e njëjtë. Një valle të tillë e kemi vallen e Deli Agushit. Vallja 

e Deli Agushit në Shkup, Kumanovë, Preshevë dhe Bujanoc ka 

emërtim të njëjtë në ritmin e përzier 12/8 në a-mol (me fakturë 

7/8+5/8). E njëjta valle përcillet me një vijë tjetër melodike dhe në 

disa vende njihet me vallen e quajtur Ibrahim Hoxha. Po e njëjta 

mënyrë e vallëzimit por me nuanca të vogla dhe me vijë melodike 

krejtësisht tjetër e kësaj valle merr emrin Tërnocka. Në Anamoravë 

vallëzimi identik i valles së lartpërmendur shoqërohet edhe me 

këndim, dhe është quajtur në bazë të këngës: Jam e ligë o morejam 

tuj dekë/ Lidhma kryt me borsilek/ Borsilekut an more poivjen era / 

                                                           
82 https://www.youtube.com/watch?v=IpQi0AZ4r9A  
83 https://www.youtube.com/watch?v=Lv0RYYdgxno  
84 https://www.youtube.com/watch?v=prgJEF56GCo  
85 Qendra rajonale për trashëgimi kulturore - Gjilan, Vallet e Karadakut, Gjilan, 

2018, f. 25 



 
ME ALFABETIN E MANASTIRIT U BOTUAN KRYEVEPRA KOMBËTARE 
 

131 

Dil pak jasht djal’ se erdh pranvera/
86

.Me krejtësisht strukturë 

tjetër të valles, në Gjilan luhet vallja të cilën gjilanasit e quajnë 

vallja e Deli Agushit. Kjo valle vallëzohet pa ritëm, vetëm duke u 

ndjekur valltari i parë prej instrumentistëve. Po e njëjta valle në 

Kumanovë e Preshevë njihet si Preshevka e vjetër. 

Pjesa e dytë e valleve është me valle kryesisht 2/4 dhe 4/4, që 

përfshijnë vallet më të gjalla e të shpejta, dhe një pjesë e tyre janë 

edhe valle që luhen nga sllavët, vllehët edhe turqit. Hogoshka dhe 

Shota, që të dyja me ritëm 2/4 janë të përafërta dhe vallëtarët va-

llëzojnë përballë njëri tjetrit. E tillë është edhe vallja “Tarazejbek" 

që është luajtur në Preshevë. “Vallja Tarazejbek është valle e lehtë, 

qytetare, e cila luhet nga çift burrash edhe atë karshi-karshi, ballë 

për ballë"
87

. Nga vallet vllehe e sllave luhej vallja Çaçak, pastaj 

vallet turke Çyçek dhe Pajtushka. 

Renditja e valleve ndryshon ndër vendbanime por edhe nga vall-

tarët. Në Kumanovë vallja e parë ka qenë Tefte, vallja e dytë Pem-

be-pembe pastaj pasonte vallja Memetka, Ibrahim Hoxhës 

(Obllakja), Dimka Preshevka, Miratocka, Moravka, Gajdja, Shota 

(Hogoshka), Çaçakja edhe Çyçeku turk. Ndodhte që në fund të 

përseritej një valle e cila ishte e preferuara e valltarit apo e mysa-

firëve. Në dy dekadat e fundit të shekullit XX shtohet edhe vallja e 

Rugovës
88

. “Në gazmendet e Tërnocit luajtja e valleve fillonte me 

këtë radhitje: Tërnocka, Pembe-pembe, Vallja e Mehmet agës, 

Vallja e Deli  Agushit, Gilanka, Preshevka, Morava, Dimke Dim-

ke, Shota, Gajdja dhe Çaçaku"
89

. 

                                                           
86 SHTKKP, Çështja e valles shqiptare në Preshevë dhe rrethinë (tribunë 

shkencore), Xhemaledin Salihu, Valle popullore të vjetra në Preshevë, Preshevë. 

2011, f.29-46  
87 Po aty 
88 Informator Qamil Bexheti, Kumanovë 
89 SHTKKP, Çështja e valles shqiptare në Preshevë dhe rrethinë (tribunë 

shkencore), Xhahit Ramadani, Vallja e Deli Agushit, Preshevë, 2011, f. 90-102 



 
 SABIT SYLA 

 

132 

Vallet e burrave në rajonin e Karadakut janë luajtur në 

gjysmërreth, ashtu si edhe vallet e grave.  

Derisa këngët e kanë ruajtur elementin popullor etnik, disa valle të 

Karadakut janë një vlerë multietnike e Ballkanit. E veçanta e këty-

re valleve është se ky repertor i valleve është ruajtur dhe kultivuar 

deri në ditët e sotme vetëm te popullata shqiptare e rajonit të Kara-

dakut, por jo me intensitetin e deri para dy dekadave. Edhe pse 

instrumentistet kanë futur pjesë muzikore të marra nga popuj e 

vende të tjera, arkitektonika e valles, motivi, formacioni, trajta e 

vallëzimit është tipike e rajonit të Karadakut. 

Një pjesë e valleve janë luajtur edhe nga popujt fqinj dhe ky cikël i 

krijuar i valleve me gërshetim kulturash e vlerash, i përngjan suita-

ve evropiane, që mund të hedhim një paralele me polifoninë evro-

piane dhe polifoninë popullore shqiptare. Mu për këtë është me 

interes për të nxitur hulumtime të mëtejshme jo vetëm për të 

ndriçuar origjinën e ndonjërës nga vallet, por në tërësi si një pasuri 

e ruajtur dhe e kultivuar në rajonin e Karadakut. 

Përfundim 

Kjo temë kishte për qëllim që t‟i jepet një pasqyrë e prezencës së 

këngëve dhe valleve në dasmat në rajonin e Karadakut. Përmes 

mbledhësve të folklorit pamë reflektimin e këngës në aspektin 

social e kulturor. Nga burimet etnomuzikologjike në mënyrë edhe 

më të afërt u bë e mundur që të njihemi edhe me strukturën melo-

poetike, shkallën, ritmin etj. Nga burimet e sotme patëm 

mundësinë për të parë vazhdimësinë dhe ruajtjen e këngëve të një 

pjese të këngëve tradicionale. Gjatë këtij punimi është vërejtur se 

në këngët e dasmave të rajonit të Karadakut mbizotëron vargu 

tetërrokësh dhe këndimi diatonik. Nga evidentimi i këngëve tradi-

cionale në ditët e sotme vërehet vazhdimësia e këngëve me pak 



 
ME ALFABETIN E MANASTIRIT U BOTUAN KRYEVEPRA KOMBËTARE 
 

133 

ndryshime dhe se kënga në dasmat e sotme kryesisht e ka funksio-

nin argëtues. 

Duke u bazuar në shënimet e autorëve të tjerë rreth valleve të bu-

rrave të rajonit të Karadakut, si dhe kërkimeve të mija, edhe pse 

me pak dallime rreth emërtimeve dhe radhitjes së valleve të burra-

ve, shihet një pasuri unike e repertorit të njëjtë të valleve të burrave 

në rajonin e Karadakut. Këto valle kanë karakteristikat e veta si në 

arkitektoniken e valles poashtu edhe në shoqërimin instrumental, 

muzikën e saj e cila është një suitë e valleve e përbërë nga pjesë të 

valleve të veçanta të cilat performohen si një tërësi.  

Bazuar në këto, mund të themi se rajoni i Karadakut është terren i 

pasur për hulumtime etnomuzikologjike e etnokoreologjike dhe se 

shihet nevoja e një politike të mirëfilltë institucionale për të ruajtur 

këto vlera, por edhe për të marrë hapa më konkrete në iniciativën e 

ofrimit të dokumentacionit argumentues në UNESKO për vallet e 

burrave të rajonit të Karadakut, jo vetëm si vlerë nacionale por si 

vlerë multikulturore e njerëzimit. 

Bibliografia: 

1. Antoni, Lorenc, Folklori muzikor shqiptar bleni V. Rilindja, 

Prishtinë, 1972;  

2. Instituti Albanologjik i Prishtinës, Këngë dasme, Prishtinë, 1980; 

3. Instituti Albanologjik i Prishtinës, Këngë dasme, Prishtinë, 1984; 

4. Qendra Rajonale për Trashëgimi Kulturore - Gjilan, Vallet e 

Karadakut, Gjilan, 2018; 

5. SHTKKP, Dasma shqiptare në preshevë dhë rrethinë dikur dhe 

sot, (tribunë shkencore), Ramadani Xhahit - Vallja e Deli Agus-

hit, Preshevë, 2011; 

6. SHTKKP, Çështja e valles shqiptare në Preshevë dhe rrethinë 

(tribunë shkencore), Salihu Xhemaledin - Valle popullore të vje-

tra në Preshevë, Preshevë, 2011. 



 
 SABIT SYLA 

 

134 

Informatorë: 

Grup vajzash, Kumanovë, 5 maj 2019; 

Grup vajzash, Rramanli, Kumanovë, 17 korrik 2019; 

Gjylshahe Zimeri, 56 vjeçare, Llojan, Kumanovë, 15 maj 2019; 

Magbule Aliu, 52 vjeçare, Nasalë, Gjilan, 15 maj 2019; 

Qamil Bexheti, 60 vjeçar, Kumanovë, 5 maj 2019; 

Valdete Bexheti, 50 vjeçare, Kumanovë, 20 qershor 2019; 

Xhevrije Zeqiri, 57 vjeçare, Kumanovë, 15 maj 2019. 

 

Burime tjera – video nga kanali Youtube:  

https://www.youtube.com/watch?v=dJFmgLTwkI0 

https://www.youtube.com/watch?v=VtL0WFc44FU 

https://www.youtube.com/watch?v=2K1YEKdlv7E 

https://www.youtube.com/watch?v=xMJsLXfYe6Q 

https://www.youtube.com/watch?v=vxtcGpvIXJo 

https://www.youtube.com/watch?v=QB1VWnrcWUc 

https://www.youtube.com/watch?v=UeQGNk1a3hQ 

https://www.youtube.com/watch?v=IpQi0AZ4r9A  

https://www.youtube.com/watch?v=Lv0RYYdgxno 

https://www.youtube.com/watch?v=prgJEF56GCo 

 

 

 

 

 

 



 
PROCESI I LATINIZMIT GRAFEMATIK TË SHQIPES... 
 

135 

NEVRIJE BISLIMI-ISMAILI 

Universiteti "Kadri Zeka"- Gjilan 

DASMA NË SHTËPINË E VAJZËS 

(Dasma dhe krijimet folklorike në shtëpinë e vajzës -  

nuse në rrethin e Gjilanit)
90

 

Dasma është një nga momentet më të rëndësishme në jetën e nje-

riut. Pavarësisht nga ndryshimet e rrjedhave dhe zhvillimeve sho-

qërore dasma edhe sot, në familjet shqiptare përbën një ngjarje të 

veçantë familjare. Në tërësinë e saj dasma është një ceremoni, në të 

cilën gërshetohen praktika të caktuara rituali, në një ndërlidhje të 

dukurive etnografike me krijimet e ndryshme folklorike, që iu 

përshtaten fazave dhe momenteve në të cilat kalon e gjithë cere-

monia e dasmës. Është kjo arsyeja që trajtimi i këngëve të dasmës 

nuk mund të shkëputet nga vetë shqyrtimi i ritualeve brenda cere-

monisë së dasmës. 

Përgjithësisht, këngët e dasmës edhe në rrethinën e Gjilanit janë 

realizuar gjatë momenteve rituale më së shumti në shtëpinë e 

dhëndrit. Ndonëse në traditën tonë jo fort të largët, më së pakti ka 

zënë vend dasma në shtëpinë e vajzës – nuse, pasi konsiderohej 

ndarje apo largim i bijës së shtëpisë në një mjedis të ri dhe nuk 

diheshin kushtet në të cilat ajo do të gjendej apo se si do të përshta-

tej aty ku do të shkonte. Andaj shqetësimet e kësaj natyre e 

shndërronin dasmën në shtëpinë e nuses në një atmosferë 

                                                           
90 Punimi që po e realizojmë është rezultatet i punës kërkimore në teren,pasi 

mungojnë regjistrime apo materiale të kësaj natyre. Mirënjohje për të gjithë 

bartësit qe më kanë dhënë informata në Anamoravë. Falënderoj te gjithë ata që më 

ndihmuan me informacione. Midis tyre përmendim: Shukrije Shabani (1944) 

Mogillë-Viti, Lutfije Isufi (1950) Velekincë, Hanmije Syla (1964) Pozheran, 

Zyhrije Haliti (1967) Kabash, Afërdita Hajrullahu (1977) Smirë. 



 
 SHABAN SINANI 

 

136 

përgjithësisht të dhimbshme, pa lënë shumë vend për një atmosferë 

të hareshme dhe të gëzueshme. Edhe regjistrimi i këngëve që sho-

qërojnë ceremonialin e dasmës në rrethin e Gjilanit, ashtu si edhe 

trajtesat e ndryshme, paraqiten me përmasa të ndryshme, duke 

qenë mbizotëruese këngët dhe trajtesat rreth tyre në shtëpinë e 

djalit. Nisur nga një situatë e tillë, përzgjodhëm për të realizuar 

shqyrtimin e dasmës në shtëpinë e vajzës – nuse, me dëshirën e 

mirë që të hedhim dritë rreth këtij momenti të rëndësishëm. 

Deri tani kemi regjistruar një numër të konsiderueshëm nga këngët 

e praktikuara në momente të caktuara ceremoniali. Pikërisht mbi 

këtë bazë do të realizojmë këtë trajtesë shkencore. Besojmë se 

është me interes shqyrtimi në një rrafsh krahasues, se si realizohej 

dasma në shtëpinë e vajzës gjatë dasmës tradicionale dhe dasmës 

në ditët e sotme, përkatësisht dasmës tradicionale dhe dasmës 

bashkëkohore. 

E para, me pikësynimin dhe dëshirën që të njihen më mirë dhe më 

të plota traditat e lidhura me dasmën në shtëpinë e vajzës, që ato të 

mos humbasin krejtësisht. Nga ana tjetër, është me shumë rëndësi 

edhe dokumentimi sa më i plotë i mënyrës së organizimit dhe zhvi-

llimit të dasmës në rrethinën e Gjilanit. 

E dyta, për të parë se çfarë është ruajtur nga tradita dhe cilat janë 

disa nga dukuritë e reja, të përftuara gjatë kohëve të fundit. Në këtë 

mënyrë, pikësynimi ynë do të jetë që të mund të dalin në pah 

pikërisht elementet më të rëndësishme të dasmës tradicionale dhe 

asaj moderne në rrethinën e Gjilanit. 

Me pak fjalë, mund të themi se do të shihet se cilët elemente të 

dasmës tradicionale kanë mbetur ende në dasmën e quajtur moder-

ne, duke shënuar rite, këngë, valle, veshje etj., për t‟u shprehur 

konkretisht nëse ato janë ose jo ende aktive në rrethin e Gjilanit. 



 
PROCESI I LATINIZMIT GRAFEMATIK TË SHQIPES... 
 

137 

Gjatë trajtesës sonë lidhur me këngët e dasmës në shtëpinë e vajzës 

do të shtrojmë probleme të tilla, si: 

• fejesa, dhënia dhe marrja e lajmit të fejesës, 

• urimet gjatë shkëmbimit të unazave, 

• përgatitja e dhuratave dhe shkëmbimi i tyre, 

• caktimi i ditës së dasmës, 

• fillimi i dasmës në shtëpinë e vajzës, 

• dërgimi i teshave ose petkave te nusja (ceremonia dhe ritet e 

pritjes së miqve të rinj) 

• vënia e kënasë nuses; kush ia ngjiste, si quhej ajo që e zbukuronte 

nusen dhe çfarë këngësh këndoheshin për nusen natën e kanagjegjit. 

• si i këndojnë nuses motrat, shoqet në këtë natë (nata e kënasë) 

dhe çfarë i kujtojnë asaj nëpërmjet këngëve, 

• cilat këngë këndohen ditën e fundit të vajzës në shtëpinë e saj, 

përkatësish në dasmën e saj. 

•cilat këngë këndohen ditën e dasmës në shtëpinë e nuses, 

• koha e stoliset nuses, kush e stolis dhe si i këndohet asaj, 

• cilat këngë të reja këndohen sot në dasmën e vajzës etj. 

Fejesa 

Rituali i dasmës zë fill me aktin e fejesës. Fejesa e dikurshme lid-

hej me disa norma dhe zakone të ndryshme, praktikimi i të cilave 

ishte i detyrueshëm. Mos funksionimi i tyre në tërësi mund të për-

fundonte me prishje, por edhe më keq, me prishjen midis dy famil-

jeve, të djalit me të vajzës. Fejesa në kohë të mëhershme bëhej me 

ndërmjetësimin e shkuesit apo të mesitit. Zakonisht shkues ishte 

një i afërm i shtëpisë së vajzës ose të djalit, apo dhe ndonjë person 

tjetër, të cilit i shkonte për dore shkuesia (siç quhet në rrethin e 

Gjilanit, msitnia). Përndryshe, kishte dhe njerëz të caktuar që e 

kishin si një lloj profesioni shkuesinë. 



 
 SHABAN SINANI 

 

138 

Shkuesi zakonisht dërgohej nga familja e djalit për t‟ia kërkuar 

vajzën atij personi që e porosiste i zoti i shtëpisë (babai i djalit). 

Më përpara vajzën që do të kërkohej për nuse duhej ta kishte motra 

e djalit, nëna apo halla e tij. Ka qenë në traditë që vajzën mos ta 

jepnin që herën e parë, kur vinte msiti për ta kërkuar. Arsyet e re-

fuzimit ishin ndër më të ndryshmet. Midis tyre, mund të përmen-

den: vajza është e re ose në shkollë, se duhej të pyesnin për famil-

jen e djalit, për djalin etj. Mirëpo, detyra e msitit nuk përfundonte 

vetëm me një të shkuar te familja e vajzës. Atij i duhej të shkonte 

disa herë, derisa familja e vajzës të interesohej dhe të pyeste për 

familjen dhe djalin. Pra, msiti shkonte te shtëpia e vajzës disa herë, 

deri sa të merrte përgjigjen përfundimtare, për të zyrtarizuar kështu 

lidhjen e miqësisë midis dy familjeve. 

Familja e vajzës ishte e detyruar që t‟ia kthente përgjigjen msitit. 

Përgjigja që duhet të merrte ai, shpeshherë e kishte një kohë të 

caktuar, si pas një ose dy javësh, ose një muaji, në vartësi të kër-

kesave të familjes së vajzës. Pasi merrte përgjigjen, msiti shkonte 

te familja e djalit dhe u sillte familjarëve të djalit përgjigjen që e 

prisnin, nëse ishte pozitive. 

Fejesa në rrethinën e Gjilanit, përkatësisht në Anamoravë, kalon 

përmes tri momenteve të rëndësishme, siç janë: 

• Momenti i dhënies së fjalës nga ana e familjes së vajzës dhe sjell-

ja e lajmit të pranimit për fejesë nga ana e msitit, që e sjell zyrta-

risht te familja e dhëndrit (në Anamoravë quhet ikrar), 

• Fjala e nuses apo dora e nuses, siç quhet në Anamoravë, është 

zyrtarizimi i fejesës ndërmjet dy të rinjve. 

• Momenti kur prindërit e djalit dërgojnë punë dore (gjësende) për 

të përgatitur vajza pajën apo çejzin. 



 
PROCESI I LATINIZMIT GRAFEMATIK TË SHQIPES... 
 

139 

Dhënia e dorës së vajzës zakonisht jepej nga babai i vajzës. Në 

rast se mungon kryefamiljari, atëherë këtë akt e kryen vëllai i 

madh. Në rastet kur vëllai është i vogël për nga mosha, këtë të 

drejtë e kishte xhaxhai i vajzës. Ky rit kryhej në prani të disa të 

afërmve të vajzës, zakonisht njerëz shumë të afërt të familjes së 

vajzës. Në traditë ishte e domosdoshme dhe ftesa për dajën e vaj-

zës. 

Zakoni i dhënies së dorës bëhej duke u çuar mesiti në këmbë, jep 

dorën, duke u drejtuar, përafërsisht me këto fjalë: “A ta ka kërkuar 

NN çikën për djalë?" Nga ana e babait të vajzës, duke iu drejtuar 

msitit, thuhej: “Po e ka kërkuar dhe për hair i qoftë". Përgjigjej 

msiti: “Për hair ju qoftë të dy palëve!". Më tej, nga të pranishmit 

jepeshin urime për babanë e vajzës, duke thënë në këtë mënyrë: 

“Për hair të qoftë, ishalla i punon shëndeti dhe nafaka". 

Ndërkohë, në shtëpinë e vajzës shkonin gjatë gjithë ditës vizitorë 

nga familjarë për t‟i uruar fejesën e vajzës, me urata ndër më të 

ndryshmet, si: “I punoftë nafaka", “Ishalla me shnet e me të mira", 

“Hairqoftë" etj. Vajza gjatë asaj dite rrinte e mbyllur në dhomë, e 

mërzitur, duke qarë. Ajo ishte gjatë gjithë kohës e shoqëruar nga 

ndonjë shoqe ose kushërirë e saj. Msiti, pasi merrte fjalën nga ba-

bai i vajzës, shkonte te shtëpia e dhëndrit, për të sjellë lajmin e 

mirëpranimit nga shtëpia e vajzës. Ky paralajmërim, që quhet 

ikrar, do të thotë se msiti çon ikrarin, parafjalën se kanë vendosur 

familja e vajzës për ta dhënë. 

Kulmi i fejesës së vajzës kishte të bënte sidomos me shkuarjen e 

dorës në familjen e dhëndrit. Kjo ceremoni i kishte disa specifika 

të saja për nga ana e nuses. Ajo duhej të përgatiste bohçen (dhu-

ratën) për dhëndrin, që të ishte simbol fejese, të cilën e sillte në 

shtëpinë e dhëndrit. Dhurata kryesore ishte unaza e floririt. E gjithë 

dhurata duhej të ishte e mbështjellë nga një bohçe e qëndisur nga 

nusja dhe e stolisur me zbukurime estetike. 



 
 SHABAN SINANI 

 

140 

Në familjen e vajzës ditën që bëheshin gati për të shkuar te dhëndri 

për të çuar dorën, zotëron një festë si e heshtur. Zakonisht shkonte 

vëllai i vajzës, daja, xhaxhallarët dhe msiti. Ata visheshin me rro-

bat më solemne, për të paraqitur seriozitetin dhe nderin e familjes. 

Momenti që nisen për të shkuar te shtëpia e dhëndrit, shoqërohet 

me urime, si: “Ishalla, për hair e me nafak". Me vete marrin edhe 

peshqeshin apo dhuratën (bohçen) që nusja kishte përgatitur për 

t‟ia dërguar dhëndrit. Në këtë rast bohçja e dhëndrit është simboli-

ka kryesore e fejesës, e cila më pas analizohet nga familja e dhën-

drit se si është punuar dhe rregulluar, më tepër për nga ana estetike. 

Zakonisht, përgatitet një bohçe edhe për msitin nga ana e vajzës, 

por i jepet në kohën kur ajo martohet, gjatë ceremonisë së dasmës. 

Detyra e msitit nuk përfundon me dorën e vajzës. Ai është i “de-

tyruar" që ta vazhdojë interesimin e tij në përfundimin e martesës 

së dy të rinjve. Ndërkohë, deri në përfundimin e martesës, ai 

vazhdon të luajë rolin e ndërmjetësuesit, duke u interesuar gjatë 

periudhës që vajza është ende ndër unazë, kohë që përgatit pajën 

apo çejzin. 

Pas zyrtarizimit të fejesës, familja e dhëndrit përmes msitit i dërgo-

jnë fjalë mikut të ri se dëshirojnë të shkojnë në vizitë te nusja, për 

t‟i sjellë asaj punë dore dhe gjësende të ndryshme, për të përgatitur 

çejzin. Zakonisht, i dërgojnë edhe të holla për nevoja që do të ketë 

nusja. Periudha kohore që nga ana e dhëndrit shkojnë te nusja është 

vetëm 2 - 3 javore, sepse ata duhen te pasi familja e nuses duhet të 

plotësohet me të gjitha sendet e nevojshme, që të jenë gati përga-

titjet për gjithçka që tradita e kërkonte. 

Përpara se t‟i sjellin gjësendet te nusja, miku i ri apo dhëndëri dër-

gon fjalë përmes msitit se çfarë duhet t‟ sjellin nuses. Familjarët e 

nuses bëjnë kërkesat e tyre dhe familja e dhëndrit është e detyruar 

që t‟i plotësojë të gjitha kërkesat. 



 
PROCESI I LATINIZMIT GRAFEMATIK TË SHQIPES... 
 

141 

Edhe pritja e miqve të rinj nga ana e familjes së nuses ka ceremo-

ninë e vet. Njerëzit e nuses përgatisnin një drekë të begatë në 

ushqime, duke filluar nga gatimet tradicionale dhe deri tek ëmbël-

sirat më te mira. Gjatë pritjes së miqve të rinj nga familja e nuses 

ftohen edhe të afërmit e nuses, siç janë: dajallarët, xhaxhallarët dhe 

kushërinjtë e afërm të familjes. Në këtë rast, për prurjen e 

punëdores te nusja vinë: vjehrri me ndonjë djalë (jo dhëndëri), 

axha dhe daja. Pas ngrënies së drekës vjen edhe koha për të treguar 

miku i ri se çfarë ka sjellë te nusja. Në këtë rast miku fillon t‟i 

shpalosë me radhë të gjitha gjërat qe kanë sjellë. Duhet thënë se, 

ndër të tjera, kanë sjellë dhe flori.         

Familja e vajzës (burrnimi), pasi i sheh gjërat e sjella nga ana e 

mikut, e jep pëlqimin nëse janë të kënaqur ose kanë ndonjë kërkesë 

tjetër. Zakonisht në këto raste, kur është puna te floriri, babai i nuses 

vendos se çka dhe sa duhet të sjellë ar, për ta marrë vajzën e tij. 

Pas një farë kohe, mikeshat e reja shkojnë për ta përhajruar lidhjen 

e re me familjen e nuses. Në këtë rast vjehrra, së bashku me vajzat, 

bijat (hallat e dhëndrit), kunatat dhe motrat (tezet) shkojnë te nusja. 

Zakonisht te nusja granimi nuk shkojnë për drekë, por vetëm për 

çaj, që shoqërohet me gjëra të ndryshme ushqimore, deri në ëmbël-

sira dhe fruta. Gjatë kësaj vizite të vjehrrës me gratë e tjera, të 

afërme të dhëndrit, priten nga disa gra të afërme të nuses, si: halla, 

motra, tezja dhe gratë e xhaxhallarëve. Nusja nuk e takon vjehrrën, 

nuk duhet t‟i dalë asaj përpara, deri në ditën e dasmës. Vjehrra në 

këto raste gjithherë shkon e përgatitur me një dhuratë për nusen, që 

është në të holla, flori ose ndonjë material i veçantë për fustan, që i 

dërgohet asaj në rast se nusja i del përpara për ta njoftuar vjehrrën. 

 



 
 BEQIR META 

 

142 

KOSOVARE KRASNIQI 

Instituti Albanologjik - Prishtinë 

RITET DHE CEREMONITË E DASMËS  

NË RAJONIN E ANAMORAVËS 

Hyrje 

Dasma në gjirin e popullit shqiptar njihet si më e madhja festë 

familjare që kremton populli ynë. Një ndër dëshirat më kryesore 

tek prindërit është martesa e fëmijëve të tyre, sepse më parë sipas 

karakterit religjioz, përveç, bashkimit të dy të rinjve, shtimin e 

familjes, qëllimi tjetër i tyre ishte të fusnin krah pune në shtëpi. 

Është fakt se për ritet dhe ceremonitë e dasmës interesohen, etno-

grafet dhe folkloristët. Etnologu Bashkim Lajqi, në studimin e tij, 

martesën e përkufizon si “një institucion tradicional, të cilin 

shkenca e definon si lidhje seksuale, ekonomike dhe shoqërore të 

dy personave, të gjinive të ndryshme, ndërsa shoqëria e vërteton 

përmes zakoneve, ligjeve dhe religjionit". (Lajqi 2007: 179).  

Populli shqiptar martesën e konsideron si të shenjtë. Edhe pse fa-

miljet sakrifikojnë shumë për ditët e dasmës sepse ekonomia e 

shtëpisë zbrazet, ajo që e karakterizon të gjithë këtë është shprehja: 

“Një herë martohet njeriu". Etnologët e shquar për dasmën kon-

kludojnë se dasmat në trevat shqiptare, zhvillohen duke u bazuar 

në krahinat ku ndodh dasma. Andaj, etnologu Ukë Xhemaj shpalos 

mendimet e tij, duke thënë se “Dasma shqiptare, sikundër çdo 

traditë tjetër e jetës dokesore (zakonore) ngërthen elemente te 

krahinores, krahas atyre përbëjnë thelbin bërthamor të kulturës 

kombëtare". (Xhemaj 2005: 165). 

Kërkimi dhe qëllimi im hulumtues i folklorit shqiptar në rajonin e 

Anamoravës qëndron në atë se është rajon kultura e të cilit ka rënë 



 
RRUGËTIMI DREJT KONGRESIT TË MANASTIRIT 
 

143 

në harresë, përkundër faktit se zotëron një kulturë me vlerë, me 

zakone dhe tradita të lashta. Pra, para nesh qëndron edhe një pjesë 

në juglindje të Kosovës, Anamorava, e cila ka thesar të kulturës 

ende të pa gërmuar sa duhet. Pra, në këtë aspekt, jemi një rajon i 

kërcënuar nga harresa.  

Mirëpo edhe e tashmja kërkon më shumë vëmendje për historinë e 

traditave të së kaluarës. Dhe këtu lind vetvetiu pyetja: Çfarë dimë 

ne për martesën e gjysheve tona, nënave tona, dhe motrave tona? 

Çfarë dimë ne, për kulturën dhe traditat tona? Reflektimi i përgji-

gjes tonë, si brez më i ri, do të ishte: Shumë pak, Asgjë apo gati 

pothuajse asgjë!  

Dhe, para se të na hedhë në krahët e tij harku i harresës, fillojmë të 

shpalosim ritualet dhe ceremonitë e dasmës anamoravese dhe 

këngët e dasmës që janë një nga pjesët kryesore të dasmës. 

Këngëtari popullor në çdo ritualë ka skalitur virtytet më të larta për 

dhëndrin dhe nusen anamoravese. Dasma ka një forcë ngazëllimi 

dhe kremtimi në familjet tona, andaj në këtë studim do të anali-

zohen më hollësisht ceremonitë nga dita e parë kur fillon dasma e 

deri te përfundimi i saj. Për ta pasur një pasqyrë më të qartë të 

kësaj dukurie, vëmendje të posaçme do u kushtohet ceremonive e 

veprimeve magjike ndër ritet e dasmës në Anamoravë. Populli 

shqiptar i anës së Moravës u përket dy religjioneve të ndryshme: 

fesë myslimane dhe fesë katolike. Në kumtesën tonë, ne do të nda-

lemi më shumë në zakonet dhe ceremonitë e dasmës myslimane, 

besim ky, i cili e përbën shumicën e popullsisë anamoravese. 

Ritet dhe ceremonitë e dasmës tradicionale në Anamoravë 

Shekullin në të cilin e jetojmë, te jeta e secilit njeri martesa bëhet 

atëherë kur dy personat e gjinisë së kundërt, përshkohen nga dy 

gjendje emocionale, ajo shpirtërore dhe ajo fizike, dhe kur pa-

raqitet kjo ndjenjë, ajo transformohet në martesë. Mirëpo në 



 
 BEQIR META 

 

144 

gjysmën e parë të shekullit të kaluar, pra, vitet e 50-ta, në Kosovë 

martesa nuk e kishte ecurinë e njëjtë me martesat e kohërave të 

tashme. Ritet e dasmës për të cilat do flas sot janë të një dasme të 

vjetër, të para 60 vitesh. Zonja në fjalë, për martesën e saj më thotë 

atë çfarë ka mundur ta ruaj në kujtesën e saj.  

Dasma në rajonin e Anamoraves zgjaste disa ditë. Dasmat kanë 

filluar që nga dita e mërkurë e deri në ditën e hënë, dite e cila quhet 

Dita e Grave. Ceremonitë e shumta që zhvillohen në rajonin e 

Anamoraves dallohen nga ato ceremoni që zhvillohen në shtëpinë 

e dhëndrit dhe nga ato që zhvillohen në shtëpinë e nuses. Gjatë 

këtyre ditëve janë kënduar këngë e janë luajtur lojëra nga më të 

ndryshmet. Subjekti i këngëve të cilat janë kënduar gjatë këtyre 

ditëve është varur nga momenti i cili është përjetuar në ato çaste. 

Marrim shembull një këngë e cila është kënduar një javë para 

dasmës: 

Oj lulije o moj top i basmes,  

ani sot një javë është nata dasmës  

ose kënga tjetër: 

 Hajde knojna kah flladi akshamit,  

le ti shkon lulijes për rreth xhamit,  

për rreth xhamit ku është tuj punu,  

bohçen Argjend agës tuj maru..... 

Meqë flasim për dasmën të paktën gjashtë dekada para, dasma në 

të dy rastet sikur te djali ashtu edhe tek vajza organizohej ndaras 

burrat nga gratë. Edhe ritualet dhe ceremonitë e tyre në të shumtën 

e rasteve bëheshin ndaras. 

Ritet dhe ceremonitë në shtëpinë e dhëndrit 



 
RRUGËTIMI DREJT KONGRESIT TË MANASTIRIT 
 

145 

 Dasma tek dhëndëri fillon me ditën e mërkurë kur i dërgoheshin 

“teshat nuses", dhe po këtë ditë, në shtëpinë e dhëndrit fillonin 

këngët e vallet e ndryshme. Këngët e vallet popullore që kën-

doheshin në dasmë shoqëroheshin me dajren (ose defat) e cila 

njihet si instrumenti më kryesor i dasmave. Këndonin me zë të lart 

që të dëgjoheshin sa më larg të kuptohej se kush ishte duke u mar-

tuar, pasi që në këtë kohë mjet tjetër të informimit nuk kishte. 

Këngëtarët e lëvdonin nusen e dhëndrin me këngët nga më të 

ndryshmet.  

Çejzi i përgatitur nga nusja edhe teshat e përgatitura po ashtu nga 

nusja, bëheshin gati dhe ia dërgonin nuses tek shtëpia e babait të 

saj. Po në të njëjtën ditë në shtëpinë e dhëndrit është gatuar “Ku-

laçi". Për ta gatuar kulaçin caktohej një nga vajzat e shtëpisë e cila 

duhej t‟i kishte të dy prindërit gjallë. Deri sa të gatuhet kulaçi të 

mërkurën vajza është kënduar me këngë nga më të ndryshmet, herë 

duke e lëvduar e herë duke e ngacmuar atë. Njëra nga këngët ku 

ngacmohej vajza është: kush e qet kulaçin, do e merr kovaçin. Pas-

taj ai “kulaç", mbështillej me një pecetë edhe ruhej deri të hënën në 

mëngjes kur në dhomën e nuses dhe dhëndrit mblidheshin mysa-

firët e mbetur. Nusja edhe dhëndëri duhej që atë kulaç ta ndanin së 

bashku përgjysmë, dhe nëse pjesa më e madhe e kulaçit ndahej nga 

nusja, atëherë besohej se nusja do ia merrte zemrën dhëndrit, dhe e 

kundërta. Etnologu Bashkim Lajqi, në studimin e tij, thotë se “Ku-

laqi – ka të bëjë me pjellorinë në martesë". (Lajci 2007: 128). 

Ritet dhe ceremonitë në shtëpinë e vajzës 

Shtëpia e nuses ishte më e heshtur, mirëpo edhe aty kishte ceremoni. 

Dita e enjte quhet ndryshe edhe dita e bojës. Në këtë ditë disa vajza 

shoqet e nuses janë zgjuar herët edhe janë mbledhë me një dhomë, 

kanë rregulluar nusen duke e veshur edhe duke ia vënë një lirë në 



 
 BEQIR META 

 

146 

gojë, me qëllim që vajza të tregohej “e mirë si lira" pastaj në ora 

njëmbëdhjetë e mëngjesit i kanë mbledhur edhe gratë e tjera.  

Me këtë rast, vajzat kanë përgatitur “kanë" që ndryshe quhej edhe 

“bojë" edhe ia kanë venë në kokë vajzës që martohej. Po këtu ia 

kanë vëne edhe shaminë dhe vajza ka filluar të qaj edhe “të i marrë 

ngrykë" të gjitha shoqet e gratë e pranishme. Vajza në këtë ditë qan 

me zë, duke e theksuar shkronjën “Uuuu" qan me dënes, duke 

krijuar edhe një lloj melodie. Sipas traditës “boja" duhej të vihej 

para orës dymbëdhjetë të ditës. Shoqet e saj edhe qajnë edhe e 

këndojnë njëkohësisht. 

Vajza e cila kujdesej për vajzën – nuse ndryshe thirrej edhe telake. 

Detyra e kësaj ishte që ta ndihmojë nusen që të përgatitet për 

veshje e për të gjitha ritualet që kishin të bënin me nusen. Nga ana 

tjetër, telakja duhej ta mësonte nusen, se si të sillet në shtëpinë e 

burrit kur të hyj si nuse e gjëra nga më të ndryshmet. Në fund pasi 

vajza nisej për nuse, telakja është paguar. Edhe telakja nga këngët 

nuk kursehej, edhe ajo është kënduar me kënge ngacmuese. 

Në këtë ditë vajza i ka zhveshur teshat e vajzërisë dhe ka veshur 

nga ato që i kanë sjellë të burri. Rrobat e vajzërisë i kanë vendosur 

në hambarë. 

Të premten, vajza pasi është zgjuar herët, është larë, është rregu-

lluar, e ka vënë shaminë në kokë. Pastaj të gjitha rrobat që i kanë 

sjellë familja e burrit ajo i ka veshur. Arsyeja pse është zgjedhur 

pikërisht kjo ditë e veshjes ishte se besohej se, po ti veshte vajza në 

këtë ditë teshat do t‟i rrinin më bukur, ose siç shprehet zonja tek mi 

tregon këto rituale thotë “që t‟i kenë me hije". Pasi që i ka 

përshëndet ashtu të gjithë njerëzit e shtëpisë, duke përfshirë këtu 

edhe vëllezërit, vajza është dashur të del edhe nëpër farefisin aty 

afër dhe t‟i përshëndes edhe ata duke qarë e duke i marrë ngryk. 



 
RRUGËTIMI DREJT KONGRESIT TË MANASTIRIT 
 

147 

Ky ritual vazhdonte tri dite me radhë, duhej që vajza të del e të 

përshëndetet me të afërmit e saj . 

Vajzat që e shoqëronin nusen, së bashku me të ktheheshin në 

shtëpinë e vajzës prapë edhe me një dhomë të shtëpisë, i shtrinin 

“çejzin". Me fjalën “çejz" kuptohet të gjitha gjërat që ia kanë dër-

guar nuses nga shtëpia e dhëndrit.  

Dita e shtunë – e shtuna është Nata e dasmës. Në mëngjes vajza 

së bashku me disa shoqe dilte nëpër farefisin aty afër dhe duke 

qarë si kërkohej me zakon i përshëndeste të gjithë. Po ashtu shkon-

te edhe nëpër vende ku kishte qëndruar si vajzë me shoqet e saja. 

Zakoni e kërkonte që nga e ënjta e deri të shtunën, pra, tri ditë me 

radhë, çdo mëngjes të shkonte nëpër shtëpitë e kushërinjve duke 

qarë të përshëndetej me ta. Gjithashtu pasdite vazhdonin ceremoni-

të tjera. Ceremonitë zhvilloheshin në oborrin e shtëpisë së vajzës. 

Në shtëpinë e vajzës pasdite mblidhej gjinia femërore nga i gjithë 

fshati, gra, nuse e vajza. Vajza – nuse, sipas zakonit ishte e de-

tyruar që çdo kush që vije të del para edhe ta përshëndes duke qarë 

ashtu si e donte zakoni. Aty ishin nuset e veshura me veshje tradi-

cionale. Vajzat këndonin këngë për nuset që ishin prezent ndërsa 

nuset vallëzonin. Vajza e cila të nesërmen bëhej nuse, pasi i 

përshëndeste gratë që vinin për nder të saj, rrinë ulur, dhe e heshtur 

shikon nën shami. E bën të pikëlluar fakti se pas martesës ajo më 

nuk do ti ketë disa privilegje vajzërore. Koha më e ndjeshme për 

vajzën gjatë kësaj dite ishte, mbrëmja e asaj nate. Në mbrëmje pas 

darkës, përsëri mblidhen gratë. Kësaj radhe i vihet “këna" vajzës. 

Gjatë këtij rituali vajza këndohet nga shoqet e saj. Atmosfera e 

kësaj ceremonie është pak a shumë më e dramatike. Vajza kën-

dohet me këngë të cilat e prekin atë emocionalisht. Ajo qan dhe 

njëkohësisht duhet t‟u bindet kërkesave të këngëve të vajzave. Për 

fillim vajzat e këndonin me këngë më të lehta : 

Ngjitet kana pika - pika t’ka pas nana bajrak nder qika 



 
 BEQIR META 

 

148 

Ngjitet kana me pika t’kuqe t’ka nana bajrak nder nuse  

Ndërsa gjate kohës kur i vihet këna në ora para dymbëdhjetë të 

natës, shoqet e saj e këndonin: 

Kaj lulije ndimi te bardha , kush i del bijave përpara 

Po ia le motrës amanet, le tu del sikur jam ane vet 

Pasi që vajza e vë kanën më nuk rri në të njëjtën dhomë ku janë 

gratë tjera, por hy me një dhomë tjetër. Aty është dashur të flejë 

me një djalë të vogël.  

E diela në shtëpinë e nuses 

Atmosfera e ditës së diel në familjen e dhëndrit ishte e gëzuar. 

Ndërsa në atë të vajzës ishin të dy ndjenjat. Nga njëra anë vajza 

ndiqej nga kujtimet për kohën e vajzërisë, nga ana tjetër atë e priste 

krijimi i familjes së saj të re, çfarë e dëshiron çdo vajzë.  

Vajzën si nuse e përgatiste Telakja. Veshja e nuses ishte me dimi 

të kuqe dhe mitan ose ndryshe thuhej “e veshur me kumashe". Mbi 

kokë kanë pasur të vendosur dy metra material, apo siç thotë zonja 

në fjalë, se duhej të ishin, “dy metra basmë i mëndafshet".  

Në shtëpinë e vajzës gratë të cilat duhej të pritnin renditeshin njëra 

pas tjetrës edhe i uronin mirëseardhje duke ua uruar e martesën e 

djalit. Shërbeheshin me lëng ose ujë, ndërsa me kalimin e viteve, 

filluan të shërbeheshin edhe me lëng ose ujë, llokume ose ndonjë 

ëmbëlsire tjetër, nga nuset e reja.  

Nusja para se të dilte nga shtëpia e saj e vente një penj të kuq rreth 

krahëve, dhe në momentin që i shihte “gratë e kerrit" (gra të kerrit 

quheshin ato gra të cilat vinin ta merrnin për nuse), ajo duhej që 

me forcën e saj penjtin e kuq ta këpusë. Dhe nga ai moment ajo më 

nuk fliste, deri sa të hynte në dhomë me burrin e vet. Gjithashtu ajo 



 
RRUGËTIMI DREJT KONGRESIT TË MANASTIRIT 
 

149 

duhej ta vente një para në gojë edhe kur takonte diku ndonjë lum, 

ndaleshin e hidhte aty.  

Kur nusja shkonte ti përshëndeste gratë e kerrit, gruaja më e vjetër 

apo Plaka e kerrit siç e quanin, i ka sjellë sheqer gur tri herë rreth 

kokës, me besimin se nga ai moment do ti shkoj jeta ëmbël nuses. 

Dhe, më pastaj i ka marrë me grusht dhe i ka hedhë aty nëpër gra.  

Përshëndetja nga ana e vajzës me ata të shtëpisë ishte momenti më 

i vështirë për vajzën. Nusen e re, deri tek qerrja ku hipte ajo, e 

sillte në krahë babai i saj. Pastaj ajo para se të hipte në “kerrin e 

nuses" duhej të sillej tri herë rreth kerrit. Vendi i nuses në qerre 

ishte i caktuar, nuses i kanë vënë një jorgan prapa edhe aty është 

dashur të ulej. Në kerrin e nuses kanë qenë plaka e kerrit, djali i 

kerrit, një vajzë e kerrit edhe kënd e ka dashur e zonja e shtëpisë ta 

nderoj e ka vënë në kerrin e nuses.  

Nga informatat që mora, Seksane e quanin Kalin i cili mbante dy 

sandaket me çejz të cilat i kanë vendosur në dy anët e kalit, e mbi 

të edhe qilimin e jahnin. Jahni – ishte si një lloj tepie që duhej të 

vendoset në dhoma. Kerri i kuq me nuse nisej pas. Kerri i nuses 

ndryshe quhej edhe si “Kerri i kuq". Kerri ka qenë me kuaj ose në 

viset malore ishte edhe me kije (qe). Kerri ishte i mbuluar me qilim 

të kuq me motive folklorike, dhe arsyeja ishte që qerrja të zbu-

kurohej me qilim kuq e zi me ngjyrat e flamurit tonë kombëtar. 

Vajza llogaritej si nuse vetëm pasi hynte në kerrin e nuses dhe me 

këtë rast bëhej për hajr nga babai i nuses tek miku, ose siç thuhet 

nga ne, në Anamoravë, “Të bëhet teslim". Babai i nuses ose vëllai i 

zgjatnin dorën mikut edhe si fjalë urimi për mikun ishte “Robi 

është i yti, gjaku është i imi", për çfarë ka lënë të kuptohej se sipas 

zakoneve kanunore vajza është martuar edhe është llogaritur fuqi 

punëtore e asaj shtëpie, por po ti ndodhte diçka e padrejtë, familja 



 
 BEQIR META 

 

150 

e saj do të kërkonin gjak për të. Pasi është bë teslim, kanë gjuajt 

me armë.  

Tani vajza nisej për tek shtëpia e burrit, por rrëfimi nuk mbaron 

këtu. Ajo do të rinisë një jetë prej gruaje, dhe jeta e saj do merr 

tjetër drejtim, atë të krijimit të familjes. 

E diela në shtëpinë e dhëndrit 

Krushqit kanë ecur në këmbë nga shtëpia e dhëndrit deri tek ajo e 

nuses. Flamurtari ose siç quhej ndryshe atëherë Bajraku i printe 

krushqive gjatë udhëtimit për te nusja. Gjatë kthimit gjenin një 

fushë të caktuar ku bënin lojëra të ndryshme, si vrapime në mes 

vete, vrapime me kuaj, etj. Kur vinte radha të zbriste nusja nga 

kerri, tash atë e merrte në krahë vjehrri. Para se të zbriste nusja, 

vjehrri kujdesej që sipas zakonit, t‟ia lë nuses para një kulet, të 

cilën nusja duhej ta vendos këmbën aty mbi kuletë, me qëllimin që 

ajo pastaj më vonë ta zëvendësoj të zonjën e shtëpisë. Pas këtij 

rituali, kur nusja është zbrit nga kerri i kuq, njëri nga shtëpia e 

dhëndrit ka gjuajtur përsëri me armë. 

Me qëndrim në këmbë dhe të drejtë nusja është dashur që të qën-

droj njëherë në oborr pa u ulur një kohë të gjatë. Tani ishte radha 

që aty ku ka qëndruar nusja e paluar, kanë marrë një thes, dhe në 

thes e kanë vendosur një kandar e një tepsi. Nusja ka qëndruar mbi 

tepsi me kandarin brenda. Kur është dashur të ulej të pushoj pak, 

para se të ulej bëhen një ritual tjetër. U merrnin tre plisa të bardhë 

meshkujve edhe i vendosnin te karrigia e nuses. Ajo është dashur 

të ulej e të ngrihej tri herë, pastaj hiqeshin plisat edhe ulej nusja. 

Arsyeja e kësaj ishte të lind fëmijë djem nusja. Nusja kur zbriste 

nga kerri i kuq, bënte temena, ishte kjo si një lloj përshëndetje për 

njerëzit aty dhe shtëpisë së saj të re. Kjo ishte mënyra e 

përshëndetjes së nuses pastaj me të gjithë ato gra të cilat ishin aty. 

Temenaja edhe marrja dorë besohet që ka mbetur nga sundimi i 



 
RRUGËTIMI DREJT KONGRESIT TË MANASTIRIT 
 

151 

gjatë turk. Kur vinte koha që nusja të hyjë në shtëpinë e saj të re, 

pra në shtëpinë e burrit, asaj i përgatitej sherbet me një pjatë. Ajo 

duhej që tri herë të lyej gishtat me sherbet edhe të prek derën e 

hyrjes si nga ana e parme ashtu edhe nga ana e prapme. Ky ritual 

duhej te behet edhe kur hynte ne dhomën e saj.  

Këngët të cilat këndoheshin në këto momente ishin me subjekt 

lëvdues për nusen por edhe për vjehrrin e vjehrrën e saj: 

O lumja toka o që e shkel me kamë  

O lumja vjehrra që e thirr oj nanë 

Pastaj me këngë vazhdonin t‟ia uronin edhe vjehrrit ardhjen e nuses: 

Te dera oborrit një qeze me jaj,  

agaj baba reja te koftë përhajr  

Reja të koftë për hajrë e me nafak  

Ke marre një sy zezë e një qafë gjatë.  

Ose, kur vajzat donin që familjen e dhëndrit ta lëvdonin për pasuri, 

atëherë vajzat këndonin këngën:  

Sa ka mall e sa ka mall turkia knena , na lulijes a lulijes o do ti 

blejna  

Sa ka mall e sa ka mall e turkie e shkup e, na lulijes, na lulijes ia 

vnojna ne trup e  

Flamuri me shkabën e zezë dykrenore, ka qenë gjithnjë shenjë 

simboli e identifikimi kombëtar. Në këtë rast është shenjë simboli 

për familjen në zë për të mirë:  

Kena vnu flamurin përmbi shpie 

me tregu o se jena zoteni 

zotri jena kanë edhe jena  

Drugzan (përmend mehallen prej cilës është dhëndri) jena,  

zanin lart e kena 



 
 BEQIR META 

 

152 

Dita e hëne- Të hënën në mëngjes ndahej kulaçi. Kulaçi ishte i 

përgatitur që nga dita e mërkurë. Mblidheshin burra e gra e hynin 

në dhomën e dhëndrit e nuses. Nusja për t‟i përshëndetur ata, si 

fillim ua merr dorën. Dhëndëri me nusen tani duhej që ta ndajnë 

kulaçin në mes tyre, dhe pastaj ua ndajnë nga një pjesë secili që 

ishte aty. Të hënën paradite nusja është njoftuar me oborrin. Është 

e veshur me veshje tradicionale, dymija të bardha edhe mitan. Si 

për fillim ajo duhet të dal tek bunari (pusi) dhe duke i bërë temena 

edhe e përcjellë me këngët e vajzave, ajo mbush ujë në pus. Në 

këtë rast pasi mbush ujë disa herë, për ta ngacmuar i hedhin barë 

në ujë. Nusja e re duhet ta derdhë atë ujë të mbush prapë, deri sa të 

mos i hedhin asgjë. Në këtë ritual, duhet që së pari të pijë ujë një 

djalë. Vajzat e kanë kënduar me këngë të ndryshme edhe duke e 

lëvduar atë edhe në mënyrë mjaft shpotitëse. Përmes këngëve, 

vajzat kërkojnë nga nusja që tu bëj temena bunarit, oborrit hamba-

rit e plot gjërave tjera që gjendeshin në oborr dhe nusja është 

dashur të bëj temena, si një lloj përkulje dhe respekti. Vajzave 

defatore u kanë dhënë para, për mundin që bënin për të kënduar. 

Njëra nga këngët me subjekt ngacmues në këtë rast ishte: 

Nusja jonë o sytë po i palon,  

Po e këqyr vellaun tonë nga vjen e nga shkon, 

nga vjen e nga shkon nga xhamia,  

kryet njërën ane nga lulija. 

Kishte edhe këngë tjera të cilat ishin me subjekte të ndryshme, si 

nga ata lavdërues edhe nga ata ngacmues. Këngët të cilat ishin me 

subjekt më ngacmues janë kënduar nga bijat me plaka. 

Nena nuses po maron leftyra  

Po ia mbajna qiken me shtylla. 

Ose tjetra ishte: 

Për inat te nenës tende, qit mindilin në tokë,  

Për hatër te vjehrrës merre shtine në shokë 



 
RRUGËTIMI DREJT KONGRESIT TË MANASTIRIT 
 

153 

Dhe, meqë këto të dyja gratë janë të rëndësishme në jetën tënde, të 

dhënat e marra nga zonja ajo thotë se “për ti respektuar të dyja 

edhe nënën edhe vjehrrën, unë mindilin nuk e lëshoja në tokë, por 

në shokë e vëja", kjo e dyta për hatër të vjehrrës.  

Po ashtu përmes këngëve, vajzat kërkonin nga nusja që t‟i njoftojë 

nëse di të gatuaj. Nusja për këtë rast është dashur që ta qëndisë një 

pecetë me formë të rrumbullakët, të duket forma e një pete të pitës. 

Pastaj nusja, gratë me plaka me qëllim që t‟i respektoje ato, ia dhu-

ron nga një shami për ta vënë në kokë, shamijat të cilat ishin të 

përgatitura për to. Magjetoreve- gratë te cilat kanë përgatitë bukën 

është dashur tu dhuronin kecele (përparëse të qëndisura nga vet 

dora e nuses), vajzave defatore bashllika (një lloj shamie ) për 

kokë ose nga një mindil të qëndisur.  

Të hënën pasdite ishte Dita e Grave. Pas orës katër mblidheshin 

gra nga i gjithë fshati dhe të veshura bukur mblidheshin në 

shtëpinë ku ishte nusja. Nuset ishin të veshura me dimija e jelek 

tradicionale, dhe ishin të renditura ku kohën më të madhe rrinin në 

këmbë. Vajzat i këndojnë nuset e ato kërcejnë. Nusja më e re rri 

më larg nuseve tjera, edhe ajo në këmbë rri, pa u ulur. Pasi të kër-

cejnë të gjitha me rend, hallat, pastaj bijat më të reja e disa gra nga 

fshati u vije rendi nuseve. Në fund fare del edhe nusja e re, edhe 

ajo kërcen pak edhe me këtë ritual të fundit mbaron dasma. Po këtë 

ditë është zakon që çejzi që ka sjell nusja të renditet në dhomën e 

saj të nusërisë edhe të shikojnë vajzat e reja, e edhe ato të fejuarat, 

ku shpeshherë frymëzoheshin nga ndonjë model që kishte aty.  

Organizimi i lojërave gjatë ditës së dasmës 

Meqë flasim për dasmën e para gjashtëdhjetë vitesh në rajonin e 

Anamoravës, natyrisht se në këtë punim do ceken edhe lojërat që i 

zhvillonin meshkujt në gara me njeri-tjetrin. Por gjatë tërë kësaj 

kohe, nga koha kur nisen të marrin nusen me kuaj, përpara u prin 



 
 BEQIR META 

 

154 

një djalë i ri i cili e mbanë flamurin. Flamuri ishte gjithnjë flamuri 

ynë kombëtar. Pasi merrnin nusen edhe atij duhej t‟i dhurohej 

diçka nga nusja. P.sh. zakonisht ishin këmisha të pëlhurës ose Ma-

ramë, një lloj peshqiri i punuar nga nusja me vek. Po ashtu, gjatë 

ardhjes së nuses, krushqit ndaleshin me një vend të përshtatshëm 

dhe meshkujt bënin gara me kuajt e tyre më të mirë. Nëna ime më 

shpjegon për babanë e saj se, kur kishte dasma dhe që vendoste 

babai i saj të merrte pjesë në gara, ata kuaj disa ditë më parë u jep-

nin për të ngrënë më mirë, me qëllim që atë ditë të zë vendin e parë 

ose “të merr maramën" si i thoshin fitores. Dhuratën ose këmishën 

e pëlhurës me të cilën shpërblehet ai që fiton garën është dashur 

nusja ta ketë me vete. Veshja e burrave ishte me tirqit ngjyre kafe 

të mbaruara me vek me gajtanë, këmisha të pëlhurës, mirëpo kishte 

edhe nga ata që vishnin pantallona . 

Përgatitja e pajës ose “çejzit" nga ana e nuses 

Pajës së nusërisë populli shqiptarë i ka dhënë rëndësi mjaft të 

madhe. Pasi merrej dora e nuses, d.m.th. bëhej fejesa, familja e 

djalit duhej të përgatitej për dasmë, po ashtu edhe ajo e vajzës, por 

në masë më të pakët. Koha e fejesës tek anamoravesit njihej me 

shprehjen “është ndër unazë", si për djalin ashtu edhe për vajzën 

dhe vajza ishte ajo që gjatë kësaj kohe përgatiste vet “çejzin". I 

gjithë çejzi punohej me dorë pavarësisht se ndodhte të kalonin një 

vit e edhe dy deri sa ishin të gatshëm familja e djalit për martesë. 

Në pajën e nusërisë të vajzave anamoravese, hynë përveç të qëndi-

surat e shumta të cilat në popull njihen me shprehjen “tentene"edhe 

qilimat, maramat, jahni ( ishte si një lloj tepih që duhej të ven-

dohet në dyshemenë e dhomës). Po ashtu kanë punuar këmisha të 

cilat njiheshin në popull me emrin “pëlhura" si për burrin ashtu 

edhe për vete e për njerëz të tjerë të shtëpisë, pastaj pshallake, 

qarshafe, postava për jorgana, jastëk, dyshekë, dysheme. Të gjitha 



 
RRUGËTIMI DREJT KONGRESIT TË MANASTIRIT 
 

155 

këto janë të punuara nga leshi i deles i cili është përpunuar nga vet 

gratë e shtëpisë.  

Tentenet përdoreshin si zbukurime si për tabakanë e kafes edhe 

për atë te çajit, përdoreshin edhe për zbukurimin e orendive të 

ndryshme shtëpiake. Çejzi duhej të shtrohej në ditën e shtunë me 

një dhomë në shtëpinë e vajzës, ndërsa në ditën e hënë shtrohej në 

dhomën e shtëpisë së burrit, ku pastaj vajzat e reja vinin ta shiko-

nin punën e çejzit të nuses.  

Përgatitja e ushqimit gjatë ditëve të dasmës 

Gjatë ditëve të dasmës ushqimi ishte më me bollëk. Edhe për për-

gatitjen e ushqimit në kohërat e më hershme kishte rregulla. Qysh 

në ditën e enjte, nga i zoti dhe zonja e dasmës, janë caktuar organi-

zatorët e dasmës edhe te gratë edhe tek burrat. Aty janë caktuar me 

emra se cili ose cila, varet se ku do shërbej, do përgatisë bukën, cili 

ose cila do e shërbej çajin, kush do i laj enët dhe kush do i ndihmoj 

asaj. Për të përgatitur bukën zakonisht zgjedhshin gratë më në 

moshë, ndërsa për shërbim të lëngjeve, ujit apo edhe çajit zgjid-

heshin nuset e reja. 

Kur të caktonte dikush të përgatiteshe bukën, ndiheshe e privile-

gjuar- thotë zonja e moshuar. Edhe pse ishte një obligim dhe punë 

mjaft e madhe, arsyeja pse ajo ndihej e privilegjuar ishte se asaj ia 

besonin një punë të madhe, dhe zakonisht për punë si në këso raste, 

merreshin gratë të cilat e bënin punën e mirë edhe që ishin të zon-

jat. Kjo e tregon edhe zemërgjerësinë e njerëzve që kishin atëherë, 

nuk ishin egoistë. Edhe pse brezi i tashëm do e sheh me ironi këtë 

veprim për atë kohë, dhe do na duket kjo gjë shumë primitive, ajo 

kohë nuk ishte kohë e pandjeshme sikur tash, por kohë simbol i 

mbështetjes dhe solidarizimit me njëri tjetrin. Po të ndodhte të 

martohej vajza diku larg, krushqve që vinin ta marrin nusen u është 

dhënë bukë me vete.  



 
 BEQIR META 

 

156 

Përfundim 

Dasmat me ritualet dhe ceremonitë e tyre vazhdojnë me bashkërr-

jedhjen e kohës. Dhe nëse dikush mund të pyes se ç‟risi kanë sjellë 

kohërat në dasmat tona? Përgjigjja do të ishte se, gjatë disa deka-

dave të fundit, pa u ndjerë fare, në si shoqëri përfshihemi nga mo-

derniteti. Evolucioni i dasmave është një fakt të cilin nuk mund ta 

injorojmë, duam apo s‟duam ne. Prandaj, me kalimin e kohës dhe 

me bërjen gjithnjë e më shumë të dukshme gjurmët e modernizmit, 

ndryshuan edhe ritet e ceremonitë e dasmës. Tani një dasmë e para 

gjashtë dhjetë  vitesh me një dasmë të vitit 2019 ndryshon pothua-

jse krejtësisht. Edhe pse në vitet e më hershme ambienti ishte me i 

rendë dhe atmosfera me e ashpër, nuk do të thotë që një dasme e 

para gjashtë dhjetë  vitesh ka vlerë më pak, sepse edhe dasmat e 

viteve të 50‟ në mënyrën e tyre gëzonin jetë të lumtur.  

Literatura:  

Krasniqi, Mark. (1979). Gjurme e Gjurmime. Instituti Albanologjik i 

Prishtinës. Prishtinë; 

Lajçi, Bashkim. (2007).  Gjurmime Etnologjike. Muzeu Etnologjik. Pejë; 

Vaqarri, Sabina. ( 2014). Rite doke dhe zakone të martesës. Tiranë; 

Xhemaj, Ukë. (2005). Shtresime Kulturore. Instituti Albanologjik i Prish-

tinës, Prishtinë. 

 Informatorë: 

1. Nazlije Ymeri, 63 vjeçe, Sllatinë, amvise 

2. Kumrije Ymeri, 70 vjeçe, Sllatinë, amvise 

3. Mejreme Ymeri, 74 vjeçe, Terpezë, amvise 

4. Tevide Ymeri, 45 vjeçe, Smirë, amvise  

5. Hatixhe Ymeri, 40 vjeçe, Prishtinë, farmaciste 

6. Metije Ymeri, Gjilan, amvise. 

 



 
PROPOGANDA SERBE KUNDËR ALFABETIT TË GJUHËS SHQIPE 
 

157 

MUSTAFË HAZIRI 

Lidhja e Historianëve të Kosovës “Ali Hadri"  

–Dega në Mitrovicë 

RITET E DASMËS TRADICIONALE  

NË DRENICË TË KOSOVËS 

Dukë marrë parasysh së ceremonia e dasmës, si pjesë e pandashme 

e kulturës popullore shqiptare, në memorien tonë ka mbetur si një 

shprehje e kënaqësisë shpirtërore së popullit, si tregues i drejtpër-

drejt i mbijetesës së  kësaj kulture nëpër shekuj kanë ruajtur me 

xhelozi në rajonin e Drenicës. 

Punimi bazohet duke çmuar  karakterin ceremonial të dasmës në 

Drenicë, si pjesë natyrale dhe po aq specifike e kulturës shqiptare 

në përgjithësi dhe duke e shikuar si entitet shpirtëror rajonal 

gjithëpërfshirës dhe duke e konceptuar atë në ecurinë dhe rrjedhën 

e kohës dhe mënyrën e përshtatjes së saj. 

Ky punim është një kontribut modest në fushën e kulturës popullo-

re shqiptare, duke vlerësuar se dasma me të gjitha ritet që e sho-

qërojnë atë në hapësirën shqiptare shfaqet si një dukuri antropo-

logjike identitare. 

Duke u konsultuar me literaturë të shumëllojshme, lënde të  

mbledhura nga dorëshkrime, fotografi dhe veshje origjinale, kemi 

synimin për ta bërë të njohur më gjithanshëm trashëgiminë tonë 

kulturore, në veçanti dasmën dhe elementet përbërëse të  saj. Vetë 

me ka rastisur të shoh dhe të përjetoj momente të ndryshme të 

dasmes drenicase si cikël jetësor. 

Objekt i studimit të këti punimi shkencor është:  

-struktura organizative dhe përmbajtësore e ceremonialit të dasmës  



 
 AVZI MUSTAFA 

 

158 

-fejesa dhe fazat kalimtare nëpër të cilën ajo kalon  

-dasma në shtëpinë e vajzës dhe në shtëpinë e djalit dhe përcjellja 

me rite që e karakterizojnë ceremoninë në fjalë 

-roli i këngës dhe valles gjatë ceremonisë së dasmës.  

Përveç metodës analitike kam bëre krahasime ndërmjet dasmës 

tradicionale dikur dhe sot në kohen kur po flasim. Jam i vetëdi-

jshëm se ky punim nuk do t'i shterojë të gjitha çështjet e ngritura. 

Vështrim historiografik 

Në vetëdijen e çdo shoqërie njerëzore kultivimi dhe përqafimi i 

vlerave universale mendohej se ka qenë objekti parësor. Nisur nga 

këndvështrimi i tashëm, vlerat kombëtare duken shumë të rrezikua-

ra, sepse e gjithë struktura e shoqërisë shqiptare është mbërthyer 

nga ethet e përfitimit, duke injoruar dhe spostuar në periferi vlerat 

e shëndosha.
91

 

Drenica përfshin një territor kodrinor ndërmjet Fushës së Kosovës 

në lindje prej Goleshi e Çiçavicës, maleve të Caraleves në jug, 

malit Mokna në veri dhe Rrafshit të Dukagjinit në perëndim.
92

 

Karakteristikat më të shquara të shqiptarit shfaqen me dimensione 

më të  jashtëzakonshme në Drenicë, prandaj ky vend është quajtur 

djepi i trimërisë  shqiptare.
93

 Emri Drenicë  lidhet me antroponimin 

Dreni,
94

 

Kurse studiuesi i njohur i folkloristikës shqiptare, Dr.Mehmet 

Rukqi, mendon se emri Drenicë rrjedh prej drerit, ngase ishte trevë 

e pasur me drerë e kaproj, jetën e së cilëve e ndihmonte klima e 

                                                           
91 “Katundi Ynë”, revistë arbëreshe për kulturë dhe aktualitet, nr 143, 2003, fq.9. 
92 Mark Krasniqi, Regjionet etnografike të  Kosovës, Gjurmime albanologjike, 

folklori-etnologji, nr.3 Prishtinë, 1976, f.12. 
93 Fazli Hajrizi, Drenica dhe Lutanët e Turiçevcit, Mitrovicë, 2016. 
94 Rexhep Doci, Onamistika  Drenicës - I, Prishinë, 2005, f.209-225. 



 
PROPOGANDA SERBE KUNDËR ALFABETIT TË GJUHËS SHQIPE 
 

159 

përshtatshme, kullotat përkatësisht relievi kodrinor-malor, uji etj.
95

 

Mendim tjetër, që na del më bindës është ai i  historianit Hamdi 

Thaçi, i cili emrin e Drenicës e lidh me Drinica apo Drinisa, emrin 

që e ka ruajtur lumi Drenica si degë e Drinit.
96

. 

Rreth 107 fshatra paraqesin një territor kompakt, si një tërësi gjeo-

grafike, kurse në  pikëpamje administrative Drenica është copëtuar 

edhe sot ne disa qendra komunale.
97

 

Sipas ndarjes administrative zona e Drenicës ndahet në dy qendra 

administrative, në atë të Skënderajt me 53 fshatra dhe atë 

të Drenasit të Ri me 38 fshatra. Drenica posedon një sipërfaqe prej 

rreth 665 km2. Kjo krahinë ka qenë  vazhdimisht burim frymëzimi 

për të gjithë popullin shqiptar, në luftën e tij për liri. 

Ritet e dasmës tradicionale shqiptare në Drenicë të Kosovës, si 

pjesë e pandashme e kulturës popullore shqiptare kanë qenë dhe 

mbeten shprehje e pastër e kënaqësisë së një populli, tregues i 

drejtpërdrejt i mbijetesës së kësaj kulture nëpër shekuj, e ruajtur 

me xhelozi nga banorët e rajonit të Drenicës. 

Martesa është njohja ligjore apo kanunore e një marrëdhënie 

bashkëshortore. Është nyja midis gjendjes paramartesore dhe asaj 

pasmartesore, ku në prani të bashkësisë familjare, familjes, fisit 

dhe miqve zyrtarizohet një marrëdhënie e çiftit,  që është një mo-

ment gëzimi dhe hareje në shtëpinë e djalit.  

Martesa është faza e dytë shoqërore e jetës, pas lindjes dhe akti më 

i vetëdijshëm dhe me i përjetuar nga rrethi familjar dhe shoqëror. 

                                                           
95 Memet Rukiqi, Krijues dhe bartës të tregimeve popullore në Drenicë, Prishtinë, 

1998, fq.22. 
96 Hamdi Thaçi, Drenica epiqender e Lëvizjes Nacional Demokratike Shqiptare, 

Prishtinë, 2016, fq.32. 
97 Bedri Tahiri, Kamer e Murat Loshi, sh.b. „Lena Graphic Dising‟, Prishtinë , 

2019, fq.17. 



 
 AVZI MUSTAFA 

 

160 

Dasma ka karakter historik, pasi ndjek hap pas hapi ndryshimet e 

jetës shoqërore dhe cilësohet si një  nga ngjarjet më të  rëndësish-

me të jetës se njeriut. 

Martesa si kontratë i ka rrënjët në të drejtën romake dhe ka qenë e 

sanksionuar shprehimisht me legjislacion fetar.
98

 

Në  realitet martesa nuk është vetëm një lidhje vetëm në mes dy 

personave, por edhe mes dy familjeve dhe për këtë arsye gjithnjë i 

është kushtuar shumë rëndësi se  në çfarë famijë do të shkojë vajza 

dhe cila do të jetë e zgjedhura e familjes që marton djalin. 

Martesa, pra si ngjarje e rëndësishme në jetën e njeriut është baza e 

krijimit të familjes, si të jenë parimet dhe motivet e saj, ashtu do të 

jetë marrëdhënia familjare e saj në përgjithësi.
99

. 

Dasma është festa më e madhe familjare që kremton populli ynë, 

që i kushton mjaft nga ana ekonomike. Por populli thotë: “Njëhere 

martohet njeriu". 

Shoqëria jonë njihet si një shoqëri konservatore, që ka kultivuar 

vlerat e veta morale, fetare, fisnike, edukative e përgjithësisht hu-

mane. Por pavarësisht epiteteve, dasma në Drenicë të Kosovës 

mbetet njëra prej krenarive më të mëdha në këtë rajon, edhe pse në 

pjesën më të madhe të rasteve ka humbur origjinalitetin e saj, duke 

u njehsuar me ceremonitë e zhvilluara, kudo në Kosovë. 

Sipas Kanunit të Leke Dukagjinit martesa ndikon në shtimin e 

familjes dhe forcimin e ekonomisë. "Me u martu me kanun do me 

                                                           
98 Legjislacioni kishtar, Codex turis kannisi, Canon 36. 
99 Yllka Selimi, Jeta familjare, Akademija e shkencave, Institutii i Kulturës 

Popullore,Tiranë, 2007, f.77. 



 
PROPOGANDA SERBE KUNDËR ALFABETIT TË GJUHËS SHQIPE 
 

161 

thënë  mu ba shpi, me ja shtu shpis një rob ma tepër, sa për krahë 

të punëve, sa për të shtume të fëmive.
100

  

Fejesa dhe ceremonia e dasmës ne Drenicë 

Paradasma 

Në të kaluarën i pari i shtëpisë preokupohej për të ardhmen e fëmi-

jëve të vet që në moshën e tyre fëmijërore, prandaj edhe lindi si 

fenomen institucioni i fejesës si një marrëveshje paraprake. 

Sipas kanunit, me u feju d.m.th kur dy shpi i kanë dhanë fjalën 

njaja-tjetrës, me anë te shkusit, për me ba miq, kur njana palë pre-

mton me i dhan çiken palës tjetër për me u martu me vone.
101

.         

Në rajonin e Drenicës fejesat bëheshim me shkuesi, ku më vone 

fillojnë diskutimet në familje dhe merrej edhe mendimi i daja-

llarëve, xhaxhallarëve dhe në fund  merrej një vendim. Baba i vaj-

zës mblidhte njerëzit e tij për të diskutuar për këtë punë ku atyre ju 

bënte një nder dhe respekt.
102

. 

Pasi kërkuesi shkonte të babai i vajzës dhe ju drejtohej në emër të 

Zotit, familja e vajzës duhej të kthente një përgjigje pas disa di-

tëve. 

Kur familja e vajzës nuk pranonte miqësi me atë që e kërkonte për 

nuse, zakonisht kthente një përgjigje diplomatike, si për shembull 

"E kemi të re vajzën e nuk e ka ende kohën për martesë", ose "E 

kemi në fjalë në vend tjetër dhe jemi duke pyetur". 

                                                           
100 Shtjefën Gjeçovi, Kanuni i Lekë Dukagjinit, Lezhë 1998, Kuvendi, kreu ll Nye 

11, fq.10. 
101 Krenar Doli, Dasma në qytetin e Gjakovës, Prishtinë, 2015, f.41. 
102 Faredin Tafallari, Fat Lumbardhi dhe Struzha e tij, Tiranë, 2008, sh.b. Klean, 

fq..31. 



 
 AVZI MUSTAFA 

 

162 

Edhe në rajonin e Drenicës, sikurse edhe gjetiu ekzistonin katër 

lloje të fejesave: fejesë me shkuesi, fejesë me grabitje, fejesë me 

shkëmbim të vajzave dhe fejesë me të folur ballë për ballë.
103

.  

Fejesa me shkuesi, ndodhte kur një  person i caktuar me besim të 

plotë  nga dy familjet ndërmjetësonte për lidhje miqësie si mënyrë 

e fejesës që vazhdon të zbatohet pjesërisht edhe sot. Burri zako-

nisht bën propozimin e familjes së djalit, pastaj  aprovohet dhe 

kalon në mes të burrave të shtëpisë, pasi fjala e burrit kishte tjetër 

peshë. 

Fejesa me grabitje ndodhte kur familjet për shumë arsye nuk bi-

nin dakord për lidhje miqësie ose krushqie. Në këtë rast grabitej 

vajza dhe kjo bëhej kur familja e vajzës nuk pranonte që vajza e 

tyre të fejohet për djalin e një familje të caktuar. 

Fejesa me shkëmbim të vajzave bëhej duke e dhëne vajzën dhe 

në vend të saj nga familja e djalit merrej nuse për djalin nga famil-

ja e vajzës. Kjo bëhej për me shumë për të mos paguar asnjëra 

palë. 

Fejesa me të  folur ballë  për ballë bëhej jo në shtëpinë  e vajzës 

por në një shtëpi tjetër apo në ndonjë vend tjetër jashtë shtëpisë. 

Kur dy baballarë janë miq ose të njohur të afërm për të ruajtur res-

pektin për njëri tjetrin lidhin miqësi. 

Fejesa nuk ka vade ose kohë, ajo zgjat sa e shohin të udhës dy 

palët, thuhet në  kanun. Shpesh përdoret shprehja për të marrë vaj-

zë pyet një herë për të, pastaj të afërmit e vajzës apo të djalit 

niseshin nga parimi për të zgjedhur shtëpi me emër të  mirë .
104

 

Parapërgatitja për dasmën  

                                                           
103 Kenar Doli, po aty,  fq.42-43. 
104 Po aty, fq.45. 



 
PROPOGANDA SERBE KUNDËR ALFABETIT TË GJUHËS SHQIPE 
 

163 

Pas fejesës së djalit, babai i të fejuarit pas një motmoti ose herë –

herë edhe më herët apo edhe më vonë shkon të miku për të marrë 

masën ose pëlqimin që të bëhet dasma. Pas darke hapet biseda 

duke thënë "unë miku i mirë jam ardhë me ju vetë a muni me na 

dhanë qat rob sivjet, dhe pasi që i zoti i shtëpisë i përgjigjet se di 

çka me të thanë bre mik, pasojnë bisedat. Ka pasur raste kur që 

prej momentit kur prindërit e djalit kanë shprehur dëshirën që të 

behët martesa dhe derisa është dhënë pëlqimi kanë shkuar disa 

vite, por në fund mikut të ri i jepet peri dhe një jelek si masë, si 

shenjë që është dhëne pëlqimi
105

. Ditën që bëhej prerja e rrobave, 

merr pjesë edhe babai i nuses ose dikush tjetër nga familja. Më 

parë babai i nuses zgjidhte dugajxhiun, kurse babai i dhëndrit pa-

guante. Por tani kanë ndryshuar gjërat, kështu nga familja e vajzës 

fare nuk marrin pjesë, por nëse marrin pjesë nuk ndërhyjnë fare, 

prandaj edhe thonë se çka të bleni, bleni për shtepi.
106

. 

Rrobat e blera dërgohen te rrobaqepësi për tu qepur, ku të dërguarit 

e rrobave bëjnë caktimin e datës së dasmës. Pasi hyjnë në shtëpinë 

e vajzës, babai i djalit këmben cigare me babanë e vajzës, pinë kafe 

dhe rrobat e gjësendet tregohen në praninë e të gjithëve. Babai i 

dhëndrit e nis bisedën me fjalët "Tash mik kemi qef me ditë vadën" 

dhe ia bën me dije se do të bëjë dasmë apo vetëm gazmend. Në 

dasmë thirret një rreth më i gjerë i njerëzve, ndërsa në gazmend 

thirret rrethi më i ngushtë, pastaj i tregon se me çka do ta merr 

nusen dhe me sa krushq. 

Kthimin e njerëzve të tyre, njerëzit e shtëpisë  e prisnin me padu-

rim që tu kumtohej se kur është caktuar dita e dasmës. 

Kanagjeqi- dita e parë e kanagjeqit karekterizohet me këto rite: 

-Vaji i vajzës që shkon nuse, 

                                                           
105 Bafti  Krasniqi, Revista „‟Galloapi‟‟, nr. 6, 2010, fq.26. 
106 Po aty, f.26 



 
 AVZI MUSTAFA 

 

164 

-Qarja e bistekut dhe  

-Vënia e kanës. 

Ditën e tretë të kanagjeqit e karakterizojnë: shtrirja e pajës dhe 

lënia e shenjave të kujtimit. Në aspektin etno-social në të kaluarën 

vajzat e fejuara vetë e kanë përgatitur pajën, duke punuar gjësende 

tjera për tu dhuruar anëtarëve të familjes së burrit.
107

 Sipas traditës 

qerrja e nuses mbulohej me qilim të kuq, ndërsa arkat me pajën e 

nuses mbuloheshin me sixhade. Kur nusja arrin në shtëpinë e 

dhëndrit, një djalë të vogël 3-5 vjeç, me prindër të gjallë, e fusin 

nën duvakun e nuses me dëshire që ajo të lindë djem.
108

 Deri sa 

dëshira e femrës, por edhe e bashkëshortëve ishte lindja e 

meshkujve, sot te pjesa e madhe e prindërve është dëshira për të 

pasur fëmijë të gjinisë së kundërt.
109

         

Dasma fillonte të enjten he zgjaste deri të dielën, kurse të hënën 

hiqej duvaki nga një fëmijë i familjes ose farefisit. Pastaj fillojnë 

vallet e burrave, të kultivuara dhe zhvilluara në vendet rurale ku 

janë luajtur me shoqërim instrumental në përbërje të surleve dhe 

tupanëve. Por në rajonin e Drenicës për dallim nga krahinat tjera, 

kultivohej edhe folklori shqiptar me çifteli dhe violinë me 

këngëtarë të njohur që u këndonin heronjve tanë si Azem Bejtës, 

Hasan Prishtinës, Selman Kadrisë, Kadri Bistrices e shumë të tjerë 

qe edukonin brezat e terë në frymën kombëtare. 

Ndërsa vallet e grave janë zhvilluar dhe kultivuar në vende rurale 

dhë janë shoqëruar tradicionalisht me përcjelljen e defave, këndim 

të këngëve dhe me të rrahur të shuplakave. Vallet e përziera janë 

zhvilluar dhe kultivuar kryesisht në vendet urbane, ku kanë domi-

nuar emancipimi, civilizimi dhe arsimimi i popullatës. Vallet e 

                                                           
107 Revista „Sharri‟, nr-6-61, dhjetor-janar, 2009-2010, fq.39. 
108 Po aty, fq. 41. 
109 Po aty, f.30. 



 
PROPOGANDA SERBE KUNDËR ALFABETIT TË GJUHËS SHQIPE 
 

165 

përziera shoqërohen kryesisht me formacione më të kompletura 

orkestrale. 

Përfundimi 

Në fund konsiderojmë se ritet e dasmës tradicionale në Drenicë 

nuk mund t'i shkëpusim nga ritet e dasmave tradicionale të krahi-

nave tjera shqiptare, përkundër specifikave të ndryshme që ka nga 

e kaluara e saj. 

Duke marrë parasysh se materiali i mbledhur i referohet periudhës 

së fillimit të shekullit XX e deri në ditët tona, jam munduar të nxje-

rrë në pah faktin se dasmat në Drenicë është tepër e pasur me ritua-

le dhe këngë e valle. 

Kënga e dasmës është pjesë e kulturës shpirtërore, ajo kryen 

funksionin  praktik dhe simbolik. 

Mbetemi të bindur se një studim i vetëm i çfarëdo lloji nuk mund 

t'i shtjellojë të gjitha çështjet e ngritura. Shpresojmë që studimi të 

mbetët i hapur për të vazhduar më tej nga studiuesit tjerë, të cilat 

do t'i paraqesin tezat e tyre dhe do të ndalën edhe në çështjet e tjera 

që nuk kanë qenë objekt i këtij studimi. 

 

Bibliografia: 

1. Doci, Rexhep. Onamistika e Drenicës, I, Prishinë, 2005; 

2. Doli, Krenar. Dasma në qytetin e Gjakovës, Prishtinë, 2015; 

3. Gjecovi, Shtejfen. Kanuni i Lekë Dukagjinit, Lezhë, 1998, Kuvendi, 

kreu ll Nye 11; 

4. Hajrizi, Fazli, Drenica dhe Lutanet e Turicevcit, Mitrovicë, 2016; 



 
 AVZI MUSTAFA 

 

166 

5. Krasniqi, Mark. Regjionet etnografike te Kosoves, Gjurmime albano-

logjike, folklor-etnologji, nr.5, Prishtinë, 1976; 

6. Revista “Gallapi”, nr,6, 2010; 

7. Revista arbëreshe “Katundi yne”, nr.143, 2003; 

8. Rukiqi, Mehmet. Krijues dhe bartës të tregimeve popullore në  Dreni-

cë, IAP,  Prishtinë, 1998; 

9. Tafallari, Faredin. “Fat Lumbardhi dhe Struzha tij", sh.b. Klean, 

Tiranë. 2008; 

10. Tahiri, Bedri. “Kamer e Murat Loshi", sh.b, „Lena Graphic Dising‟, 

Prishtinë, 2019; 

11. Thaqi, Hamdi. “Drenica, epiqender e Levizjes Nacional Demokratike 

Shqiptare”, Prishtinë, 2016; 

12. Legjislacioni kishtar, Codex turis kannisi, Canon 36; 

13. Selimi, Yllka. “Jeta familjare”, Akademia e Shkencave - Instituti i 

Kulturës Popullore, Tiranë, 2007; 

14. Revista “Sharri", nr-6-61, dhjetor-janar, 2009-2010. 

 

 

 



 
RAPORTIMET PËR KONGRESIN E MANASTIRIT 
 

167 

BESNIK RAMETI  

Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore  

të Shqiptarëve- Shkup 

RITET DHE CEREMONITË E DASMAVE  

NË RAÇE TË SHKUPIT 

Fshati Raçe i takon krahinës së Dervenit të Shkupit, ndërsa sot 

është pjesë e territorit të Komunës së Sarajit. Ndodhet në veri-

perëndim të Shkupit, në largësi prej 18km.
110

 Afër fshatit Raçe 

ndodhet mali Zheden, ku edhe buron burimi Duflla, ndërsa në 

fushën pjellore kalon lumi Vardar.
111

 

Fshati Raçe është vendbanim i lashtë, ndërsa për këtë dëshmojnë dy 

tumat e fshatit që janë gjurmë momentale që dëshmojnë ekzistimin e 

vendbanimit të lashtë.
112

 Për lashtësinë flasin edhe shumë lokalitete 

arkeologjike të pazbuluara si në Hurdha, Kalanë e Shkozës te vendi i 

Kishës, etj. Sot fshati Raçe ka mbi 800 shtëpi dhe afër 4.000 banorë. 

Dasma është një akt i rëndësishëm i jetës së njeriut, sepse lidhen 

familjet, bëhet shtimi i familjes dhe shoqërisë njerëzore.
113

 Martesa 

është një kusht i domosdoshëm për jetën e njeriut, pasi me anë të 

saj ai shton vazhdimësinë e jetës.
114

 

Martesa e fëmijëve në Raçe të Dervenit të Shkupit, por edhe në të 

gjitha trevat shqiptare tradicionalisht ishte në duart e prindërve. Në 

çdo familje në fshatin Raçe por edhe në gjithë krahinën e Dervenit 

                                                           
110 Baki Bakiu, Kujtime, Shkup, 2018, f.7. 
111 Po aty. 
112 Abedin Krosi, Gjurmët e të kaluarës shqiptare në Derven, Shkup, 2005, f.11. 
113 Nebi Dervishi, Etnokultura e fushëgropës së Ohrit,Tetovë, 2005, f.314. 
114 Ibrahim Krosi, Lirika popullore në Maqedoni, Shkup, 1992, f.53. 



 
 XHEVAT LLOSHI 

 

168 

të Shkupit, në të kaluarën djemtë dhe vajzat nuk e kishin asnjë të 

drejtë të zgjidhnin fatin e tyre. 

Martesa e vajzave dhe djemve në fshatin Raçe, por  edhe në Der-

ven ka qenë për vajzat 17-22 vjet, ndërsa për djemtë 20-25 vjet.
115

 

Dasmat në fshatin Raçe në të kaluarën kanë zgjatur një javë, ndërsa 

pas përfundimit të Luftës së Dytë Botërore, diku kah vitet 1950 

dasmat ne Raçe dhe në Derven kanë filluar nga e mërkura dhe kanë 

përfunduar ditën e diel. Nusja është marrë ditën e diel për shkak se 

njerëzit kanë qenë të lirë dhe nuk kanë qenë në punë të shtetit
116

. 

Kjo traditë në fshatin Raçe ka zgjatur deri në vitin 2001, kur nga 

ky vit deri më sot kanë ndryshuar ditët, ndërsa faktor për këtë janë 

ardhja e gurbetçarëve që kanë afat të caktuar të pushimit dhe ditët e 

lira të restoranteve.
117

      

Shkusi  (Mesiti) 

Në fejesën e dy të rinjve në Raçe të Shkupit rol të rëndësishëm 

kishte shkusi, të cilin e dërgonte babai i djalit për të kërkuar nga 

prindi dorën e vajzës. Shkusi kishte kujdes që vajza që e lypte mos 

të jetë gjak ose fis me djalin, sepse kjo në Raçe por edhe te të 

gjithë shqiptarët nuk lejohet.
118

 Shkusi është ndërmjetësuesi krye-

sor i cili merr përsipër për të kryer këtë punë, duke treguar të 

vërtetën dhe etikën e familjeve. Pasi pajtohet familja e vajzës 

shkusi merrte nishanin (çorapet) dhe i çonte tek familja e djalit, si 

                                                           
115 Nebi Dervishi, vep e cit, f.314. 
116 Ibrahim Krosi, Vep e cit, f.62. 
117 Për keto të dhëna na ka informuar edhe arsimtari Fari Rameti, i cili thotë se 

dasmat në Raçe më heret janë zhvilluar nga një javë, ndërsa më vonë kanë filluar 

nga e merkura deri në të dielën, gjithashtu sot dasmat e kanë humbur traditën e 

vetë për shumë arsye të tjera. 
118 Baki Bakiu, Derveni i Shkupit ndër shekuj, Shkup, 2011, f.130; Ibrahim Krosi, 

Vep e cit, f.54,55. 



 
RAPORTIMET PËR KONGRESIN E MANASTIRIT 
 

169 

dëshmi se janë pajtuar për miqësi. Shkusi nga familja e djalit merr-

te edhe dhurata (myzhde) për punën e shkusllëkut.
119

 

Fejesa  

Në të kaluarën në fshatin Raçe fejesa ka qenë traditë, andaj kjo është 

edhe një akt i rëndësishëm familjar. Fejesa fillonte kur shkusi e sillte 

dhuratën (myzhden) në familjen e djalit, në atë moment fillon kënga 

me dahire (def) ku vajzat këndojnë. Në Raçe pas myzhdes disa ditë 

më vonë nga ana e djalit organizohet ceremonia e fejesës, ose bëjnë 

siç e quajnë në këtë rajon donom, ku nga ana e vajzës vijnë disa 

mysafirë, të afërmit e familjes (pesë deri në shtatë veta), ndërsa pak 

më vonë edhe nga ana e djalit të afërmit e familjes shkojnë një 

numër i caktuar ku çojnë nishanin dhe dhurata të tjera.
120

 

Pas kësaj pason periudha që quhet ndër-nishane, prej kur vajza bën 

përgatitjen e pajës së nusërisë apo çejzin për të shkuar nuse deri në 

ditën e dasmës.
121

 

Vada (caktimi i kohës në mes dy familjeve për ditën e 

dasmës) 

Vada është caktimi i i ditës së dasmës nga të dy anët e familjes, që 

njihet edhe si marrja e masës. Kjo kohë caktohet nga tre deri shtatë 

javë para dasmës, ku duhet të përgatiten fustanet e nusërisë. 

                                                           
119 Baki Bakiu, Vep e cit, f.130, Nebi Dervishi, Vep e cit, f.315; Ibrahim Krosi, 

vep e cit, f.55; Nga kujtimet e Shaban Rametit dhe Ajredin Rametit, të cilët na 

kanë treguar për rolin dhe rëndësinë që ka pasur shkuesi apo ndërmjetsuesi në të 

kaluarën në fshatin Raçe gjatë gjithë periudhës së shekullit XX, gjithëashtu 

periudha më e vështirë ka qenë e viteve 1950-1970, ku në fshatin tonë ishte 

problem martesa nga shpërngulja e madhe që shkonin për në Turqi dhe shumë 

njerëz u shpërngulnin edhe për martesë. Kjo ishte një pasojë e madhe për shtimin 

e popullatës në Raçe. 
120 Baki Bakiu, vep e cit, f.130,  
121 Po aty, I.Krosi, vep e cit, f.55.  



 
 XHEVAT LLOSHI 

 

170 

Caktimi i ditës së dasmës pritej me gëzim të madh nga ana e djalit, 

ndërsa vajzat nga ana e djalit këndojnë kenge për vadën si për 

shembull:  

Ori nause lule ori saj aspër  

Ago baba te ka marur masën  

Po këndon bilbili përmbaj mashën, 

Ngrau oj nause epe masën  

Ene epen masën me lule 

Për taj ina najs oj fodulle.
 122

 

Gjithashtu këndohen edhe shumë këngë tjera për masën. 

Ditët e dasmës në Raçe 

Para se të fillojë dasma, dasmori fton familjen dhe të afërmit e 

familjes dhe farefisin, të cilët i njoftonte për ditën e dasmës dhe 

nga ata kërkonte angazhim për organizimin dhe realizimin e saj. 

Në këtë takim caktohej se kush do t`i ftojë mysafirët, në cilat 

shtëpi do të jenë odat, caktoheshin shërbyesit, caktohej kush do të 

bëjë biseda në oda, caktohej edhe pritja e mysafirëve. Gjithashtu në 

këtë takim caktohej kuzhinieri (asçaj) si dhe ndihmësi i tij. Nëpër 

kohë dasmat bëheshin me tupan dhe surle, të cilët ishin të pra-

nishëm deri në përfundimin e dasmës. 

Dasma në Raçe ka filluar ditën e mërkurë, ndërsa ajo natë njihet 

edhe si nata e kulaçit  
123

 

Nata e kulaçit 

Ditën e mërkurë tubohen të afërmit e familjes, vajza të reja për të 

zënë kulaçin. Ai zihet nga mbesa, nëse nuk ka mbesë, atëherë kjo 

                                                           
122 Baki Bakiu, vep e cit, 131 ; Merhide Kovaçi, 67 vjeçare e cila na e ka treguar 

këtë këngë gjithashtu  edhe këngët tjera të cilat i kemi shkruar në këtë punim. 
123 Baki Bakiu, vep e cit, f.132-133; Ibrahim Krosi, vep e cit, f.56. 



 
RAPORTIMET PËR KONGRESIN E MANASTIRIT 
 

171 

detyrë i jepet vajzës së xhaxhait ose ndonjë të afërmeje të dhëndrit. 

Vajza e cila do ta zë brumin e kulaçit e mbanë një monedhë të 

hekurt në gojë, si shenjë të mos flasë deri sa të thyhet kulaçi. Vaj-

zat këndojnë këngë për kulaçtoren: 

Ori kulaçtore çi lun me lira 

Mo ma le kulaçin me bira  

Mori kulaçtore çi lun me pare 

T`na zoshë kulaçin oj qibare 

Ori kulaçtore komet si pul  

Mo ma le kulaçin brenda cull 

Ori kulaçtore komet si lejlek  

Mo ma le kulaëin brenda pa qek. 

Pasi zihet kulaç i zoti i shtëpisë në ato moment kris me pushkë, 

shenjë kjo që tregon se dasma ka filluar dhe vajzat këndojnë 

këngën si vijon: 

Ma e para pushkë që na krajsi, 

Në zemër të babo derit batajsi  

Ma e para pushkë çi na çiti tajm  

A e çite taj ore Ali trajm. 
124

 

Kurorëzimi ose niqahi i çiftit 

Kurorëzimi ose niqahi në fshatin Raçe është një ceremoni fetare e 

çiftit para martesës. Kjo bëhet ditën e enjte dhe atë ditë dërgohen 

teshat e nusërisë (petkat), ndërsa ky organizim bëhet në shtëpinë e 

vajzës. Kurorëzimin e bën hoxha, i thirrur nga ana e vajzës, ndërsa 

gjatë vënies së kurorës nga të dy prindërit caktohet nga një dëshmi-

tar ose veqil dhe nga dy zëvendës ose anëtarë. 

                                                           
124 Po aty, f.61, Baki Bakiu, vep e cit, f.135. 



 
 XHEVAT LLOSHI 

 

172 

Kurora ose niqahi bëhet me ari (lira). Së pari dëshmitari ose veqili 

i vajzës kërkon shumën e kërkuar, pastaj jep propozim edhe dësh-

mitari ose veqili i djalit, ndërsa ofertat dhe kërkesat nga të dy palët 

maksimalisht zgjasin tre herë. Te ne ka qenë e preferuar nga 9 deri 

17 ari ose lira. Kurorëzimi sipas te drejtës islame bëhet për arsye te 

divorcit ose ndarjes dhe djali është i detyruar të paguajë për atë 

marrëveshje. Gjatë kësaj dite merren vesh për ardhjen e krushqive 

në ditën e dasmës dhe për çështje tjera.
 125 

 

Nata e dimive edhe e pulave 

Nata e dimive në Raçe është organizuar ditën e premte në 

mbrëmje. Në këtë natë janë tubuar të gjitha gratë, nuset e reja dhe 

vajzat. Nuset e reja këtë natë vishen me dimi të bardha, me jelekë 

të punuar me fije si të arrit dhe me këmisha të mëndafshta. Vendo-

sin ari në qafë dhe në dorë, ndërsa  vajzat i kanë kënduar me dahire 

(def) nuset e reja, të posamartuara, që kanë qenë të pranishme atë 

natë: 

Kush e lunë vallen me mindil të bardhë  

Nasja e Ali Agës ma e mira në mahalle  

Kush e lunë vallen me mindil të kuqe 

Nasja e Ali Agës ma e mira nder nuse   

Në të njejtën natë më  vonë vajzat e reja dalin në muhallë lipin  

pula ku këndojn nëpër shpija si: 

Hajde oj Hasije mere udhen  

Hajt shkojm koshare ta zamë pulen  

Nak pulen se do voje  

Nak gjelin se do kendoje  

                                                           
125 Ahmed Hoxha, ish-hoxhë i fshatit Raçe në Xhaminë e Epërme, i cili na ka 

njoftuar rreth niqahit ose kurorëzimit sipas rregullave të Islamit dhe si është 

respektuar nga çdo dasmor i Raçes; Baki Bakiu, vep e cit, f.133-134. 



 
RAPORTIMET PËR KONGRESIN E MANASTIRIT 
 

173 

Ene ket dahire na e sajdise ta kthefshim 

Ne donom te Hasonit frajk do ja bojm donomin  

Do ja bojm donomin pa rena llafet e majra i kena.
126

 

Pritja e mysafirve (odat) dhe nata e kanës 

Pritja e mysafirëve bëhej ditën e shtunë në mbrëmje, kur fillojnë të 

mbushen odat. Oda të posaçme u caktoheshin dajallarëve, nipave, 

djemve të tezes,  dajallarëve dhe prindit, nipave të prindërve, 

shokëve etj. Secila odë kishte nga 10 deri 15 veta dhe pjesëtarët e 

saj vinin me një shkop me pare, apo sillnin peshqesh për dasmorin. 

Mëhalla ishte e detyruar t`i lëshojë odë mysafirëve. Ata që kanë 

qenë nga larg kanë bujtur me net. Pas ardhjes së odave, dasmori 

me një grup pleqsh dhe të rinjsh i vizitonin odat. Më vonë i dërgo-

nin daullexhinjtë dhe luanin valle në secilën odë. Dasmori therte 

një kafshë të madhe dhe i zë kuzhinierët për ta përgatitur ushqimin 

për të shtunën, por edhe për të dielën në mëngjes.
127

 

Gjatë natës së të shtunës, të afërmit e djalit shkojnë i marrin teshat 

dhe dhuratat te shtëpia e nuses. 

Kjo natë është edhe “nata e kanës", në të cilën shoqet dhe vajzat e 

reja nga ana e nuses e vendosin kanën. Shoqet e nuses e këndojnë 

me disa këngë si: 

Kaj moj shoqe me mindil në sy 

Se sonte jemi mledhë për ty 

Jemi mbledhë për ty me ngjitë kanën 

Mer në gryk babën dhe nënën 

Meri në gryk shkall për shkall 

Se të kan çikë përmall 

                                                           
126 B.Bakiu, vep e cit, f.135-136; Fikrije Ismani dhe Resmije Kovaçi, kënduan 

këtë këngë në natën e dimijave. 
127 Informator: Nafi Kovaçi, 90 vjeçar; B.Bakiu, vep e cit. f.136-137. 



 
 XHEVAT LLOSHI 

 

174 

Po ta ngjesim kanën pika pika  

Taj do të jesh ma e majra ndër çika.
128

  

Caktimi i krushqive dhe marrja e nuses 

Të dielën, në ditën e dasmës përgatiten krushqit. Kur niseshin ec-

nin në rresht nga dy, kurse katër të parët ishin me flamuj (bajrakë). 

që zakonisht ishin më të afërmit e familjes, në të shumtën e rasteve 

dajallarët e nipat. Para flamurit vendoseshin dy burra të familjes 

më të vjetër, ndërsa pas flamujve radhiteshin njerëzit sipas moshës. 

Për kujdesin e krushqve nga dasmori ishte i caktuar çaushi, i cili në 

krah mbante të lidhur një marhamë ose peshqir. Ndërsa tek gratë, 

për marrjen e nuses ishin caktuar inxhet (gra në moshë), të cilat 

shkonin për të marrë nusen me veturë. 

Në Raçe ka qenë traditë që para krushqve të caktoheshin të ashtu-

quajturit muskullçaj, që ishin dy të rinj, që kishin detyrë lajmëri-

min e palës së nuses se po vijnë krushqit dhe u jepnin dhuratë një 

palë çorape. 

Krushqit priteshin nga prindi dhe të afërmit e familjes, ndërsa tra-

ditë ka qenë shërbimi i një cigareje ose një pije me një ëmbëlsirë. 

Kur gjithçka ishte gati për të marrë nusen, krushqit kërkonin leje 

dhe përcilleshin nga prindi dhe të afërmit e familjes së nuses. Kur 

ktheheshin krushqit në shtëpinë e dhëndrit ndërronin rrugën, ndër-

sa poashtu dy të rinj lajmëronin dhëndrin për kthimin e krushqve 

dhe rrjedhimisht edhe ardhjen e nuses. Edhe ata dy të rinj marrin 

dhuratë për dhënien e lajmit. Momenti më i gëzuar është kur në 

oborr vjen vetura e nuses, dhëndri del dhe hedh leblebia dhe 

bonbone mbi veturën dhe këndohet si vijon: 

                                                           
128 Ibrahim Krosi, vep e cit, f.58; Këtë këngë e këndojnë edhe sot vajzat e SHKA 

”Duflla” Raçe. 



 
RAPORTIMET PËR KONGRESIN E MANASTIRIT 
 

175 

Oj nusja jon hin ka dera 

Të mbulon Ali aga me sheqera  

Oj nusja jon hin ka avlija  

Te mbulon Ali aga me leblebija  

Ose: 

Na vajn nausja reth sokakit 

Tjetër nur na i ra çardakit, 

Vajn nausja reth avlijes 

Tjeter nur o na i ra shtepies
129

 

Nusen nga vetura e zbret babai i dhëndrit dhe ja vendosin këmbët 

në tepsi, e afrojnë një djalë të vogël, që është simbolikë që nusja të 

lind djalë dhe këndohen më shumë këngë të nusërisë. 

Dhëndri përcillet deri te krushqit, siç thuhet del dhëndër para gjithë 

njerëzve dhe mysafirëve, daullexhinjtë i rrotullohen rreth e rrotull 

disa herë, deri sa t'i marrin të holla dhe në fund të gjithë mysafirët 

dhëndrit i urojnë martesën.  

Pas kësaj ngjarje disa të rinj dalin në vrapim, kërcejnë me tre hapa 

dhe hedhin gurë. Të gjithë atyre që e merrnin vendin e parë u jepej 

nga një dhuratë, qoftë këmishë ose peshqir.   

Në mbrëmje ftohet hoxha i fshatit dhe të afërmit e familjes së 

dhëndrit. Pasi hanë darkën, hoxha bën lutjen (duanë) dhe dhëndri 

është i detyruar tua marrë dorën hoxhës dhe babait, me vrap ik 

drejt dhomës te nusja, por disa të rinj tentojnë ta godasin me grusht 

nga shpina, që ishte simbolikë (adet) i martesës.
130

 

 

                                                           
129 I.Krosi, vep e cit, f.62; B.Bakiu, vep  e cit, f.137-138. 
130 Po aty. 



 
 NEBI DERVISHI 

 

176 

RINI USEINI 

Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore  

të Shqiptarëve- Shkup 

VËSHTRIM ANTROPOLOGJIK  

I ÇËSHTJEVE EKONOMIKE TË DASMAVE 

BASHKËKOHORE SHQIPTARE 

Ritualet janë pjesë e rëndësishme e kohezionit shoqëror. Ato 

shprehin lidhshmërinë në mes njerëzve të një përkatësie familjare, 

fisnore apo edhe kombëtare. Janë pikërisht ritualet të cilët e kanë 

mbajtur nën kontroll sistemin shoqëror.
131

 

Sistemi shoqëror është i ndërtuar mbi bazat e përbashkëta jetësore, 

me  elemente tradicionale, të cilat njeriut i japin përkatësinë e tij 

familjare, lokale apo edhe rajonale. Si i tillë njeriu ka nevojë t'i 

takojë shoqërisë që e rrethon duke iu bindur normave të pashkruara 

ku edhe vetë si individ ndikon për të krijuar ndryshime, të cilat 

vijnë si rezultat edhe i evolucionit njerëzor.
132

 

Durkheim ka argumentuar se nëpërmjet të ritualeve qofshin ato 

edhe me baza ekonomike njerëzit projektojnë rendin sociopolitik 

sekular në të cilin ato jetojnë, në një planifikim kosmologjik. Kjo 

tregon se nëpërmjet ritualeve njerëzit simbolizojnë sistemin e 

aprovuar social dhe atë pikërisht në relacionin mes individëve dhe 

grupeve.
133

 

                                                           
131 David I. Kertzer, Ritual, Politics and Power, Yale University Press, Stable 

URL: http://www.jstor.org/stable/j.ctt32brpc 
132 David I. Kertzer Ritual, Politics, and Power,: Yale University Press, 

(September 1989) Stable URL: http://www.jstor.org/stable/j.ctt32brpc . 
133 Muurice Barres, The rites of power, 1902, f.181 



 
PERSONALITETI I AHMET NJAZIUT TË RESNJËS (1865 – 1913) 
 

177 

Për ta shikuar se si ritualet janë pjesë e rëndësishme në jetën sho-

qërore të individit do të bazohemi kryesisht në dasmën shqiptare, 

praktikat e saj rituale edhe deri te shpenzimet e nevojshme që 

duhet të bëhen për to. 

Dasmat shqiptare edhe pse u themi moderne përsëri kanë tendencë 

që në vetvete të kenë edhe norma të pashkruara të cilat në mënyrë 

indirekte vijnë nga një traditë që ka evoluar me shekuj, mbijetojat e 

së cilës ende janë të pranishme tek kujtimet e njerëzve. Ato jo vetëm 

që e ngrenë lart dinjitetin personal të njeriut por edhe më gjerësisht 

edhe të familjes dhe fisit përballë kontrollit shoqëror i cili edhe pse 

në modernitet ka metodat e veta te ndërhyrjes. Ndoshta askush nuk e 

di saktë se flet për norma që rrjedhin direkt nga përdorimi i hershem 

i rendit shoqëror të përcaktuar nga kanunet, por kjo fjalë është 

zëvendësuar me fjalën “kështu e do rendi" apo “kështu e kemi tradi-

të". Secili rajon në Maqedoni, tek shqiptaret, ka veçoritë e veta se si 

zbatohen disa gjëra, se si duhet të tregohen rendet para të tjerëve me 

qëllim që të tregohet edhe pozita e tyre në shoqëri.  

Kjo tregon se edhe teoria e Durkheimit për kohezionin shoqëror 

mund të merret në konsideratë. Teoria që e parashtron Durkheim 

mund te zhvillohet më shumë në këtë aspekt. Në të ai argumenton 

se praktikat rituale ekonomike gjenerojnë besueshmëri dhe për-

katësi tek pjesëmarrësit duke i aktivizuar mekanizmat e shu-

mëfishtë social psikologjik që krijojnë në mënyrë interaktive rezul-

tatet karakteristike të ritualit. Posaçërisht elementet dalluese të 

praktikes rituale janë të shfaqura të shpërfaqin gjendje alternuese 

subjektive si dhe sjellje të plotësueshme dhe anomale.
134

 

Dasmat shqiptare sikurse edhe ceremoni të tjera apo rituale të jetës, 

karakterizohen nga tipare krahinore, tipare disa herë aq të ndrysh-

                                                           
134 Michael J. Kolb, Ritual Activity and Chiefly Economy at an Upland Religious 

Site on Maui, Hawai'I, Journal of Field Archaeology, Vol. 21, No. 4 (Winter, 

1994), pp. 417-436 



 
 NEBI DERVISHI 

 

178 

me, saqë përbëjnë habi tek krushqit e tjerë. Por, martesat e të rinjve 

nga krahina të ndryshme si dhe lëvizjet e shumta të popullsisë kanë 

bërë që ritualet e tyre të afrohen gjithnjë e më tepër, të japin dhe të 

marrin. Porosia e “prindërve" se “vajza duhet të mësojë zakonet e 

shtëpisë së burrit që të mos turpërohet", e kanë një fillesë që në 

mënyrën e nisjes së jetës së përbashkët bashkëshortore, madje, që 

kur nusja “bën këmbë". Por, nga ana tjetër, shqiptarët që nuk janë 

karakterizuar si popull liberal në pranimin e zakoneve të mikut, 

gjithnjë e më tepër po e humbasin këtë tipar dhe po “tolerojnë" 

mes tyre. Zakoni i tjetrit gjithnjë e më pak shkakton rrudhje 

buzësh, e gjithnjë e më shumë, buzëqeshje e kureshti. Sepse, jemi 

më interesant duke qenë të ndryshëm dhe ia vlen të mbetemi të 

ndryshëm.. 

Nga sa kuptojmë nëse i vështrojmë këto qasje antropologjike edhe 

në aspektin ekonomik apo i kryqëzojmë njëra me tjetrën disa ritua-

le ekonomike qofshin këto të vjetra apo tradicionale apo me të reja 

të shtresëzuara mbi të vjetrat kanë tendenca të thella ekonomike.
135

 

Së pari nëpërmjet dasmës tregohet edhe statusi dhe pozita ekono-

mike dhe sociale e familjes në shoqëri apo diçka e tillë edhe impo-

nohet. Jo aq lehtë është e pranueshme një dasmë luksoze nga 

dikush që deri vonë ka qenë një njeri i thjeshtë dhe tashmë ka bërë 

një dasmë luksoze, për të flitet edhe në mënyrë pezhorative sepse 

ai nuk e ka menduar se çka do të ndodh nesër me jetën e tij, çka do 

të haj për dasmë. Varësisht nga krahina ku jeton çifti që do mar-

tohet harxhimet janë në vlera të ndryshme. Duke filluar nga marte-

sa apo dasma me niqa siç thuhet në popull e deri në ceremoninë e 

fundit të mbylljes së çiftit, çdo gjë ka çmimin e vetë. Këtu ka fitues 

dhe humbës, varësisht se si e sheh veten gjithkush. Por, këto fitues 

nga ana tjetër mund të jenë fitues moral por humbës ekonomik.  

                                                           
135 Mary douglas, Baron Isherwood,  The world of Goods, Basic Books, New 

York, 1979, f.18 



 
PERSONALITETI I AHMET NJAZIUT TË RESNJËS (1865 – 1913) 
 

179 

Fitues moral ndihen zakonisht të zotët e dasmës, sepse ato kanë 

arritur që fëmijën e tyre ta shohin nuse apo dhëndër, ashtu siç e do 

zakoni edhe pse kostoja që është dashur për këtë gjë e nxjerr hum-

bës moral. Fitues ekonomik nga ana tjetër janë të gjithë ato të cilët 

rreth dasmës kanë hapur shumë lloje të furnizimeve ceremoniale, si 

shërbimet hotelerie, shërbimet muzikore, shërbimet kozmetike dhe 

deri tek shërbimet e pastrimit. Ndonjëherë këto shërbime arrijnë që 

ta ndryshojnë krejt rrjedhën e pasqyrës së dasmës sepse me inova-

cionet e tyre ato bëhen më moderne dhe më interesante për konsu-

matorin i cili për të treguar vetveten i bënë të gjithë llojet e sakrifi-

cave personale, ekonomike dhe shoqërore.  

Dasma ndoshta ka qene nxitëse e shumë të rinjve dhe burrave për 

të ndjekur edhe rrugën e kurbetit, për të hyrë në borxhe apo për të 

marrë kredi në shërbimet e ndryshme bankare. Pra, për të arritur 

qëllimin që dasma e fëmijës të jetë sa më e mirëqenë apo të paktën 

ti ketë dekorimet e një dasme janë detyruar që të shkojnë për disa 

muaj të punojnë jashtë shtetit dhe në këtë mënyrë duke marrë për-

vojë dhe duke parë leverdinë financiare që ka krijuar ky fitim një 

pjesë e këtyre personave kanë krijuar një jetë të tyren jashtë vendit 

dhe njëkohësisht duke e marrë me vete edhe familjen e tyre. Për të 

gjithë të tjerët zgjidhja ka qenë të marrin hua me ose pa kamatë, 

nga ndonjë i afërm, të cilën e kanë shlyer gjatë një pjese të mirë të 

jetës së tyre, dhe e cila ka krijuar edhe tensione ndër-familjare pasi 

kostot e mëdha kanë qenë të papërballueshme duke e ndërlidhur 

edhe me harxhimet mujore familjare. Së treti ofertat e shërbimeve 

të ndryshme bankare për kredi për banesë dhe për çiftet e reja i 

kanë futur brenda sistemit të tyre shumë çifte të reja, të cilët janë 

detyruar të marrin kredi në mënyrë që të dalin faqebardhë para të 

tjerëve.  

Çështjet e kostove ekonomike të dasmës fillojnë që nga fejesa e 

çiftit, duke marrë parasysh që thuhet ne popull e do rendi te bëhen 



 
 NEBI DERVISHI 

 

180 

disa harxhime. Tek shumica absolute e shqiptareve ne Maqedoni 

janë te pranishme blerjet e domosdoshme si disa fustane për nusen, 

nga 5 e sa me shume të jetë e mundshme, ari ku përfshihet unaza, 

byzyliku i dorës, vathet, qaforja por diku edhe më shumë. Shuma 

minimale këtu fillon nga 1000 e shkon deri mbi `10000 euro, është 

e preferuar zgjidhjen e arit ta beje nusja vete.  

Paramendoni një nuse që do të jetë më luksozja. Pastaj vazhdojnë 

edhe dhuratat e familjes së djalit për nusen, të cilën kryesisht janë 

të dedikuara për nusen. Të gjithë këto realisht janë pasuri e nuses 

dhe është e drejta e saj t'i përdor si të dojë, t'i ruajë apo t'i harxhojë 

në ndihmë të familjes. Një përfitim tjetër i nuses është edhe e drej-

ta e mehrit, apo martesa religjioze apo me niqah. Vlera e përfitimit 

te saj matet me euro ose me napolona ne varësi prej regjioneve te 

ndryshme. Një napolon ka vlerën e 250 euro dhe minimum shkohet 

në mbi 30 napolona, kjo kryesisht për krahinën e Shkupit dhe Te-

tovës, por edhe ne rajone të tjera. Kurse, në pjesën e Strugës, 

Dibrës atje ku zbatohet ky ligj shuma minimale është 3100 euro, e 

mund të arrijë në një shumë derisa të dakordohen të dy palët, si ajo 

e nuses ashtu edhe e dhëndrit. 

Çështjet ekonomike të dasmave janë ndër aspektet që kanë një 

impakt në shumë studime të cilët mund të shihen nga një spektër 

më i gjerë, si nga ai psikologjik, social nga e drejta popullore dhe 

shumë çështje të tjera. Kjo është veç një vështrim përmbajtësor dhe 

kuptimor i asaj që ka efekt dasma në jetën e përditshme, në rregu-

llimin dhe përmbysjen e rendit shoqëror me norma të pashkruara. 

Bibliografi 

1. David I. Kertzer, Ritual, politics and Power, Yale University Press, 

Stable URL: http://www.jstor.org/stable/j.ctt32brpc; 

2. Muurice Barres, The rites of power, 1902; 



 
PERSONALITETI I AHMET NJAZIUT TË RESNJËS (1865 – 1913) 
 

181 

3. Michael J. Kolb, Ritual Activity and Chiefly Economy at an Upland 

Religious Site on Maui, Hawai'I, Journal of Field Archaeology, Vol. 21, 

No. 4, 1994; 

4. Mary Douglas, Baron Isherwood, The world of Goods, Basic Books, 

New York, 1979. 



 
 BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

182 

BEKIM RAMADANI  

Universiteti i Tetovës 

AHENGU I BRISHTË I DASMAVE  

TË SOTME SHQIPTARE 

“Se çfarë niveli të qytetërimit ka arritur një popull duhet t’ia     

shikosh ceremonialin e dasmës dhe atë të vdekjes." 

 Fjalë e urtë kineze 

 

Dasma është një ngjarje e veçantë, si në kuptimin laik ashtu edhe 

në atë religjioz. Bashkëshortësia dhe krijimi i pasardhësve është 

nevojë thelbësore e çdo individi dhe një hap i madh në jetë. Në 

këtë drejtim, nuk është për t'u habitur që dita e dasmës festohet dhe 

përgatitet me kujdes. Vlen të festohet me njerëz të afërt dhe të kri-

johet një atmosferë kremtimi dhe gëzimi ashtu që ky hap i 

rëndësishëm të jetë sa më i suksesshëm dhe sa më i frytshëm. Se sa 

e sa rrëfime të jashtëzakonshme, veçori kulturore dhe zakone spe-

cifike janë krijuar gjatë historisë për këtë akt ceremonial të mar-

tesës flasin libra, video dhe audio-incizime, gjurmë materiale dhe 

jomateriale, si dhe dëshmi të tjera të panumërta. Shumëkush nga ne 

nuk mund ta imagjinojë se sa e veçantë ka qenë në të kaluarën kjo 

ditë për familjet që thurnin miqësi dhe për çiftet e reja që datën e 

dasmës e caktonin sipas një marrëveshjeje të ndërsjellë. “Në kohën 

tonë, nga kërkesa të shumta për lokale dhe muzikantë, caktimi i 

datës së dasmës detyrohet nga këto dy mundësi: sipas orarit që 

caktojnë muzikantët dhe pronari i lokalit." (Sopjani, 2011) Dasmat 

e ditëve tona bartin praktika të reja, të paarsyeshme dhe të pakup-

tueshme, duke i shkelur “për vdekje" vlerat tradicionale. P.sh. fus-

tani i bardhë i cili që nga koha viktoriane ka simbolizuar pastërtinë 



 
BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

183 

dhe virgjërinë, sot ka marrë forma, ngjyra e pamje të përçudnuara 

“me lloj-lloj zbukurimesh dhe modifikimesh: i shkurtër para - i 

gjatë pas, me një krah, me lule, me ngjyra, me fjongo në mes..." 

(Dasmat moderne, 2010). Me kalimin e kohës dhe mënyrën e re të 

të jetuarit, njerëzit e kanë ndryshuar edhe kuptimin për martesën 

dhe vetë aktin e dasmës. Në këtë orvatje studimore nuk dua që të 

flas as për ceremonialin e dasmës si eksperiencë jete apo si hallkë e 

zinxhirit shoqëror, as si ritual, si domosdoshmëri, si origjinë, si 

traditë dhe as si ngjarje, por vetëm si praktikë e cila kohëve të fun-

dit ka pësuar shmangie nga parimet kombëtare, ikje nga ajo që deri 

vonë quhej pasuri e madhe e kulturës popullore. 

* * * * * 

Sipas shpjegimit të fjalorit të gjuhës së sotme shqipe dasma është 

festë që bëhet me rastin e martesës, e shoqëruar me një ceremoni të 

gëzueshme. Dasmë e madhe (e thjeshtë). Dita (java) e dasmës. 

Zakonet e dasmës. Këngë dasme. Ftesë dasme. I zoti i dasmës etj. 

Nga pikëpamja sociolinguistike dasma është një ngjarje që shënon 

krijimin e një familjeje të re dhe njëkohësisht kjo shënon edhe 

ndarjen nga “qeliza mëmë" dhe zënien apo krijimin e një “qelize" 

të re, pra të një familjeje të re. Dhe dita e dasmës shënon simboli-

kisht ndarjen nga familja prindërore të çiftit dhe kjo te fjala dasëm 

shprehet me dasëm, ku da do të thotë ndarje dhe sëm (zëm) do të 

thotë zënie (Dalipaj, 2012). Te gegët, pra edhe në zonat ku jetojmë 

ne, përdoret fjala darsmë që sipas disave nënkupton bashkimin e 

dy shkurtesave të dy fjalëve dar (darkë) dhe sëm (zëm – zëmë) që 

shpjegohet si akti i shtrimit të darkës me rastin e asaj që është zënë, 

që është marrë, pra darkë me rastin e ardhjes së nuses.
136

 

                                                           
136 E pa vërtetuar nga pikëpamja shkencore. 



 
 BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

184 

Nuk është qëllimi që të merret përsipër shpjegimi i fjalës dasëm 

apo darsëm, por ky fakt përmendet që në fund të këtij shkrimi të 

bëhet një ndërlidhje me këtë sqarim.  

Në pjesën më të madhe të trojeve ku flitet shqip, dasmat e ditëve 

tona bëhen nëpër restorante, ku paraprakisht realizohen edhe cere-

monitë që i paraprijnë martesës si: prurja e dorës, fejesa, kanagje-

gji, nata e fundit e beqarisë së dhëndrit, etj. Dasmat nëpër restoran-

te kanë filluar të mbahen aty këtu në fundvitet e 70-ta të shek. XX 

nga një shtresë e zgjedhur e shoqërisë, për t‟u përhapur së shpejti 

edhe mes njerëzish reformues, ndërkaq nga fundvitet e 90-ta ato 

marrin karakter masiv. Numri i madh i restoranteve të ngritura 

nëpër qendra urbane e periferike sidomos këto vitet e fundit është 

një dëshmi e fuqishme për braktisjen e skemës tradicionale të 

dasmës shqiptare. Duhet të jesh me fat nëse ftohesh në ndonjë 

dasmë “vakti", në ndonjë ceremoni martesore që do të zhvillohet 

në shtëpinë e pronarit, mes rapsodësh, pa altoparlantë, pa sintisaj-

zerë, pa këngëtare, pa “tallava", në ndonjë dasmë ku së pari do të 

shtrohej darka e pastaj do të behej ahengu. Sot është e pamundur të 

jesh pjesëmarrës në një dasmë ku të ftuarit do të ishin njerëz të 

afërt, njerëz të një gjaku, të një fisi, mysafirë që e njohin mirë 

njëri-tjetrin. Sot nuk e ke fatin që ta ruash në kujtesë për një kohë 

pak më të gjatë dasmën e mikut, të flasësh me të tjerët për ndjesinë 

e këndshme, për lojërat e kapuçave, të filxhanëve, për muhabetet e 

pafundme të netëve të gjata, për respektin që të tjerët tregojnë ndaj 

teje duke ta dhënë herë pas here fjalën, duke ta ofruar surlexhiun 

aty afër e ti duke u bërë dëgjues i vëmendshëm i nibetit, apo duke 

dëgjuar ndonjë ezgi të interpretuar me kavalle, pastaj duke kërcyer 

vallen e Mehmetit, vallen e Rugovës, vallen e Karadakut, vallen e 

rëndë... Shumë rrallë ndodh që sot të takosh vajza që bëjnë aheng 

duke u rënë dajreve, të dëgjosh përjetimin e bijave që kanë kërcyer 

me ritmin e kësaj vegle muzikore membranofone. Sot nuk e ke 



 
BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

185 

fatin që më në dasmën e shqiptarit të jesh shikues i mundjeve mes 

të rinjsh, i kërcimit me tre hapa, i vrapimit, i hedhjes së gurit, të 

jesh vështrues i gjyqtarit fisnik e të drejtë që ndan për fituesit para, 

këmisha, marama e çorape, të jesh pjesë e natyrës së bukur, të 

pastër, të virgjër mes njerëzish bujarë, të dashur, të urtë, të thjeshtë, 

të mrekullueshëm. Sot nuk mund të jesh më dëshmitar i një cikli 

ku dominon kombinimi i harmonishëm i të gjitha komponentëve 

përcjellëse si:masiviteti, dashamirësia, natyra optimiste, hareja, 

gëzimi dhe karakteri i theksuar sinkretik. 

Në ditët tona, nëpër dasma ndodhin gjëra që nuk mund t‟i shohësh 

as në ëndërr. Gjithçka bëhet vetëm për hir të publikut, asgjë për 

veten. Fjalia më e qarkullueshme nëpër familjet që përgatiten për 

martesën e të birit apo së bijës është: “Ta bëjmë dasmën si askush 

tjetër". Nga kjo ide nisin pastaj devijimet dhe shtrembërimet. Fi-

llojnë shpenzimet marramendëse që nuk përkojnë me buxhetin 

real. Ftohen mysafirë shumë të largët vetëm pse ushtrojnë funksio-

ne publike e politike dhe anashkalohen njerëzit e trungut, të gjakut, 

të fisit. Kam parë që dhëndri pasi të përshëndetet me ndonjë të 

ftuar, kthen kokën dhe pyet të afërmit: kush ishte ky? Nusja bën 

harxhime të mëdha për t‟u rregulluar në mënyrë që të mos duket 

vetvetja dhe kur e shohin të tjerët pyesin: kush është kjo? Në das-

mat bashkëkohore çifti i ri nuk është i disponuar që t‟i dëgjojë 

këshillat dhe propozimet e prindërve apo të atyre që gjatë jetës 

kanë mësuar jo vetëm nga gabimet e të tjerëve, por edhe nga gabi-

met e veta. Që nga përzgjedhja e restorantit dhe e bandës muzi-

kore, e fotostudios, pastaj përpilimi i listës së të ftuarve, i menysë 

së ushqimit, i skenarit të dasmës e deri te fillimi i ahengut, çifti i ri 

përjeton një periudhë përpjekjesh, dilemash, ethesh, vështirësish 

dhe peripecish të shumta. Ata nuk duan që dasma e tyre të jetë e 

ngjashme me dasmat e tjera. Shpeshherë duan diçka që as vetë nuk 

e dinë, sepse nuk e bëjnë për vete, për shijen dhe qejfin e tyre, por 



 
 BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

186 

për të tjerët. Andaj nuk janë të rralla rastet kur drejtohen edhe te 

zyrat e specializuara për organizim manifestimesh, atje ku mendja 

të bëhet shoshë nga propozimet alla amerikane, alla italiane, alla 

turke, gjithçka përpos asgjë alla shqiptare. Jo rrallë ndodh që nusja 

me dhëndrin i presin vetë mysafirët te hyrja e restorantit ku mbeten 

me orë të tëra për t‟i nderuar edhe të ftuarit që vonohen pa ndonjë 

arsye. Nuk janë të paktë ata që përkundër ftesës, nuk vijnë në 

dasmë dhe as që e konfirmojnë mosardhjen e tyre. Brenda lokalit 

ka nga ata që nuk janë të kënaqur me vendin ku janë ulur, kurse 

disa të tjerë as me njerëzit që i kanë në tavolinë. Dikujt i pengon 

kondicioneri, dikujt era e parfumit, dikujt tymi i duhanit, dikujt 

programi pa shije i bandës muzikore. Ka plot nga ata që mbajnë 

pambuk nëpër veshë, kurse ata që nuk janë përgatitur për t‟u 

mbrojtur nga zhurma, fusin në veshët e tyre letra higjiene që i ma-

rrin nga tavolina. Buçet “tallavaja"! Saksofonisti është futur në 

mes të valles, kurse këngëtarja josh të pranishmit me miset e saj, 

andaj “vlon bakshishi", kurse herë pas herë dëgjohen thirrmat në 

formë refrenesh: “jasha", “digje", “kalle", “hopa", “zjarr"... me 

ç‟rast vëmendja përqendrohet më shumë te ata që hedhin para pa 

kontroll sesa te personazhet kryesorë të mbrëmjes. Një fjalë e urtë 

thotë: “Kur dy vetë martohen, 200 të tjerë tërbohen". Teksti i 

këngëve zhvillohet sipas improvizimit momental, ndërkaq ritmi 

thuajse gjatë tërë mbrëmjes zhvillohet në 4/4 apo në 7/8. Kështu, 

pa ndonjë ndryshim thelbësor në rrjedhën e ceremonialit, kërcehet 

deri në mesnatë kur është planifikuar darka që për pjesën më të 

madhe tëtë ftuarve konsiderohet e vonuar. Sapo të hahet ushqimi, 

boshatiset salla dhe mbeten vetëm ca familjarë që e shoqërojnë 

prerjen e tortës dhe hedhjen e kurorës me lule. Vijon vallja e pin-

guinëve, pajdushka dhe së fundi ndonjë valle orientale si didem, 

mezdeke apo çoçek. 



 
BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

187 

Ka edhe të tilla dasma ku çifti i ri e përcakton edhe repertorin e 

formacionit muzikor apo “play listën" e DJ-it. Ka nga ata që në 

dasmën e tyre nuk duan të këndohet shqip. Këngët duhet të jenë 

kryesisht në gjuhën angleze, ndërkaq mund të shkojnë edhe disa 

italiane, spanjolle dhe latino-amerikane. Në ca dasma ka rastisur që 

të dominojnë pjesët e muzikës klasike, në ca të tjera “rockan-

drolli", në ca të tjera “hip-hopi", kurse në një dasmë shqiptare para 

disa muajsh më shumë u kënduan shlagerët dalmatinas (këngët e 

Misho Kovaçit dhe Oliver Dragojeviqit) se sa krijimet e bukura të 

thesarit të larmishëm shqiptar. Por edhe atëherë kur në dasmat 

shqiptare këndohet kryesisht shqip, vërehet insistimi i dasmorëve 

apo edhe i vet çiftit të ri që përmes urimesh të plotësohen dëshirat 

e të pranishmëve me ç‟rast këngëtarët më shumë merren me lexim 

se sa me këndim. Në këto situata ndodh që brenda natës të kën-

dohet me dhjetëra herë e njëjta këngë. Ndodh që gjatë ahengut 

mysafirët të kërkojnë edhe këngë epike, historike, pastaj balada, 

bile jo rrallë edhe këngë vaji. Imagjinoni se si në vrullin e gëzimit 

dhe të harresë duhet të dëgjosh “Këngën e Rexhës" apo “Këngën e 

Minires"! Në ca zona shqiptare dasma shërben si vend shumë i 

përshtatshëm për t‟u bërë gara mes valltarëve që luajnë bukur e që 

insistojnë të jenë vazhdimisht në krye të valles. Ka edhe raste kur 

derisa gratë luajnë valle në mes të sallës, burrat e tyre me raki në 

dorë qëndrojnë ulur në dysheme mu afër skenës duke mos e lar-

guar shikimin nga këngëtarja me famë e estradës shqiptare.   

Nëse, “atmosfera tejet festive e një dasme zgjon tek secili dëshirën 

për të kënaqur vetveten, për të thyer monotoninë e ditëve të za-

konshme dhe për të gëzuar së bashku me të afërmit e të njohurit", 

(Dibra, 2004, f. 3) kjo nuk i lejon askujt që të shkelë mbi normat 

etike, morale, tradicionale dhe etno-kulturore.  

Përdhunimi i mendjes përmes pamjesh të huaja filmike ka sjellë 

deri te situata të palakmueshme ku të rinjtë duan ta bëjnë dasmën e 



 
 BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

188 

tyre si ata të Holivudit, si ata të pallateve mbretërore, si në Dubai, 

si në Tokio, si në Amsterdam, si në ëndrra. Dhe ja dasmat shqipta-

re në plazhe, në rërë, në anije, në tren. A nuk jemi të gjithë ne dës-

hmitarë të ardhjes së sa e sa nuseve shqiptare me helikopter. Të 

gjithë jemi të një zëri se ne shqiptarët e kemi shumë qejf qejfin, por 

të mos harrojmë se çdo gjë duhet bërë me karar, me shije, me kup-

tim. Dasma bëhet për vete dhe jo për t‟ua treguar të tjerëve. Nëse 

martohesh ti, përse duhet të çmendet njerëzia. Përse me javë të tëra 

duhet ta trazosh komshiun, lagjen, qytetin; përse të duhet gjithë ajo 

breshëri armësh; përse rrezikon jetën e atyre vajzave të ulura mbi 

veturat që lëvizin me shpejtësi, përse lejon që vozitësit t‟u bien 

borive në mes të natës; përse do që nusja jote të mos prihet nga 

flamuri kombëtar, përse nuk lejon që në dasmën tënde të këndohet 

e të vallëzohet shqip; përse je larguar kaq shumë nga tradita...?     

Nëse tradita nuk do të ringjallet pikësëpari në ngjarje të tilla të 

shënuara familjare, kremtime popullore a shëtitje turistike, në ditët 

e tjera ajo është në muze. (Dedaj, 2013) 

Sado që neve të mos na pëlqejë mënyra e zhvillimit të ceremonialit 

të dasmës bashkëkohore, ajo ka evoluar përmes rrugësh e formash 

të ndryshme duke iu përgjigjur përmbajtjes së realitetit të ri sho-

qëror. Një realitet i ri, por i hidhur është edhe zhvillimi i dasmës 

shqiptare në restorant ku përmes perdesh të trasha ndahen gratë 

nga burrat, pra në njërën anë të lokalit vendosen meshkujt, ndërkaq 

në anën tjetër femrat, kurse mes tyre pëlhura e trashë prej 

mëndafshi ose roletat e improvizuara. Dasmori ka vendos që ta 

ndajë burrin nga gruaja, motrën nga vëllai, dhëndrin nga vjehrra, 

nipin nga gjyshja. Ky quhet aheng familjar, por dasmorët nuk 

guxojnë të ulen me familjarët e tyre. E njëjta bandë muzikore, 

brenda një lokali të njëjtë, në të njëjtën kohë duhet të krijojë dy 

shtimunge të ndryshme, këngë epike për burrat që rrinë ulur dhe 



 
BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

189 

këngë lirike për gratë që vallëzojnë pa ndalur. Thjesht e pa-

realizueshme... 

Pra, në kuptimin muzikor brenda dasmës ndodhin larmi stilesh, 

mënyra të ndryshme interpretimi e ekzekutimi, struktura të lar-

mishme ritmike e melodike, forma të ndryshme të shoqërimit të 

momenteve të veçanta të ceremonialit me mjete të ndryshme të 

shprehjes muzikore, të kombinuara, të huazuara apo të improvizua-

ra. 

Dasma shqiptare e ditëve tona nuk tingëllon shqip për faktin se 

gjuha muzikore që përbën tiparin themelor në folklorin muzikor, 

ka ndjekur rrugën e nënshtrimit duke mos u rezistuar fare ndikime-

ve të huaja. Kjo bie në sy përmes një sërë komponentësh që nuk 

janë karakteristike për muzikën shqiptare as në kuptimin e melo-

disë, as të modeve, as të larmisë ritmike, as të dinamikës, as të 

bashkëtingëllimeve polifonike, as të formacioneve instrumentale 

dhe as të timbrikës së tyre (Daja, 1980). Sot mungon bukuria e 

origjinalitetit të krijimit, e tingëllimit të pastër të gjuhës poetike-

muzikore nëpërmjet interpretimit të natyrshëm, përmes interpreti-

mit shqip.  

Është e pakuptimtë të jesh kundër zhvillimeve bashkëkohore, 

kundër risive në jetën shoqërore, kundër përpjekjeve për kërkime 

të reja në fushën e artit, por të mos harrojmë se e reja nuk mund të 

qëndrojë e shkëputur nga konteksti, nga përvoja, nga rrethanat 

sociologjike, psikologjike, antropologjike dhe historike. “E reja 

duhet të ndërtohet mbi themelet e sigurta të së kaluarës", thoshte 

kompozitori rus Igor Stravinski. Si mund të tingëllojë shqip një 

dasmë ku anashkalohen modet diatonike me karakteristika të mino-

rit dhe maxhorit (duke krijuar kontraste të bukura emocionale 

brenda një kënge), minori natyral, modet pentatonike (karakteristi-

ke për këngët polifonike të krahinave të Jugut) jo rrallë me prirje 

drejt diatonikës, pastaj tipe të thjeshta të shkallëve kromatike e 



 
 BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

190 

kështu me radhë. Si mund të tingëllojë shqip dasma që anashkalon 

gjuhën muzikore shqiptare, stilin muzikor shqiptar.  

Pjesa dërmuese e dasmave të sotme shqiptare nuk tingëllojnë 

shqip, nuk frymojnë shqip. A nuk do ta quanit banale shndërrimin 

e mikpritjes në xhelozi, të gëzimit dhe harresës në eufori, të dëfri-

mit në marrëzi, të muzikës në neveri, të ushqimit në vrer e zi, të 

vetë dasmës në pakënaqësi!   

Shumëkush mund të akuzojë për theksimin e këtyre elementëve 

shthurëse gjatë ceremonialit të dasmave shqiptare, por e vërteta 

është pikërisht kjo. “Jemi edukuar të flasim vetëm për të mirat e 

popullit, luftërat për liri, besën unikale, folkun brilant. Pa dyshim 

që populli është gjenerues në vlerat e tij krijuese. Ama është po ai 

që në tranzicion ka krijuar një aheng skandaloz në dasma dhe ca 

rituale banale dasmorësh". (Dedaj, 2013) 

Duke u bazuar në sa u tha më sipër konsiderojmë se duhet një an-

gazhim shumë i madh në ngritjen e vetëdijes dhe ndërgjegjësimit të 

popullit shqiptar përmes formash të ndryshme. Duhet të përpilohen 

këshilla të drejta për një dasmë dinjitoze qoftë përmes manualësh, 

qoftë përmes broshurash, qoftë përmes librash të përgatitur nga 

sociologë, psikologë, ekonomistë, antropologë, etnologë e etnomu-

zikologë. Duhet që së paku një semestër t‟u flitet absolventëve (që 

në fakt janë bashkëshortët e ardhshëm potencialë) për etikën dhe 

estetikën e ceremonialit të dasmës, për aspektet financiare të reali-

zimit të saj. Shumë të dobishme do të ishin edhe debatet televizive 

që do t‟i trajtonin të gjitha aspektet e zhvillimit të një dasme, pastaj 

realizime video-klipesh ku do të viheshin në pah të gjitha mangësi-

të dhe përparësitë e një dasme bashkëkohore. Përse të mos i sensi-

bilizojmë të rinjtë për racionalitetin e shpenzimeve të tyre gjatë një 

dasme duke marrë për shembull studimin e bërë nga ekonomistët e 

njohur Andrew Francis dhe Hugo Mialon se “sa më e shtrenjtë të 

jetë martesa, aq më e shkurtër është bashkëjetesa" (Kuriozitete, 



 
BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

191 

2018), një përfundim që do të ishte në kundërshtim me vet kupti-

min dasmë për të cilin u dha sqarim në fillim të këtij shkrimi. Një 

hap i rëndësishëm për rikonceptimin e dasmës bashkëkohore do të 

ishte edhe ndihma e muziktarëve të shquar dhe krijuesve të njohur 

të muzikës shqiptare në realizimin e disa video-modeleve me mu-

zikë të mirëfilltë, të përzgjedhur, me muzikë të bukur, sepse në 

fund të fundit “E bukura do ta shpëtojë botën" thoshte poeti i madh 

argjentinas Jorge Luis Borges. 

Bibliografia: 

Daja, F. (1980). Ceremoniali i dasmës në skenën e festivalit folklorik 

(1978). Probleme të zhvillimit të folklorit bashkëkohor, f. 135. 

Dalipaj, A. (2012, 5 29). Eqerem Çabej shenjtori apo djalli i gjuhës shqi-

pe. Gjetur në Studim etimologjik rreth shqipes: http://paratethata. 

blogspot.com/2012/05/studim-etimologjik-rreth-shqipes.html 

Dasmat moderne. (2010, 9 17). Gjetur në Shqipëria.com: 

https://www.shqiperia.com/Dasmat-moderne.8703/ 

Dedaj, N. (2013, 8 18). Ahengu vulgar i dasmave. Gjetur në Shqip: 

http://www.gazeta-shqip.com/2013/08/18/ahengu-vulgar-i-dasmave/ 

Dibra, M. (2004). Ceremoniali i dasmës në qytetin e Shkodrës. Tiranë: 

Akademia e shkencave të Shqipërisë Instituti i kulturës popullore. 

Kuriozitete. (2018, 12 4). Sa më e shtrenjtë dasma, aq më pak zgjat mar-

tesa! Gjetur në Direkt Lajme: http://direktlajme.live/sa-me-e-shtrenjte-

dasma-aq-me-pak-zgjat-martesa/ 

Sopjani, I. (2011, 9 15). Martesat dikur dhe sot. (Islam Gjakova.net) Gje-

tur në https://www.islamgjakova.net/artikulli.php?id=2865 

 

 



 
 BIBLIOGRAFIA E BOTIMEVE TË PROF. SHABAN DEMIRAJT 
 

192 

BOTUES: 
INSTITUTI I TRASHËGIMISË SHPIRTËRORE  

E KULTURORE TË SHQIPTARËVE – SHKUP  

 

SCUPI, vëllimi 26 – 2019 

 

Kryeredaktor: Dr. Sefer Tahiri 

Përgjegjës i botimit: Dr. Sevdail Demiri 

Redaktor teknik: Naser Fera   

  

Shtypi: xxxxxxx  

Tirazhi: 500 copë  

 
Ky vëllim i „Scupi−t‟ botohet me vendimin e Këshillit të 

ITSHKSH−Shkup, nr. 0201-09/2, të datës 14.01.2019, Shkup. 

 

 
CIP - Каталогизација во публикација 

Национална и универзитетска библиотека "Св. Климент Охридски", Скопје 
 

392.51(=18:497)(082) 
 

         DASMA në trevat shqiptare : (konferencë shkencore - 03.05.2019)  
/ [kryeredaktor Sefer Tahiri]. - Shkup : Instituti i trashëgimisë  

shpirtërore e kulturore të shqiptarëve, 2019. - 192 стр. : илустр. ; 21  
см. - (Biblioteka Scupi ; v 26) 

 
Фусноти кон текстот. - Библиографија кон трудовите 

 
ISBN 978-608-4653-97-4 

 
а) Свадба - Обичаи - Албанци во Македонија - Зборници 

COBISS.MK-ID 110889482 
 

 


