
INSTITUTI I TRASHËGIMISË SHPIRTËRORE  
E KULTURORE TË SHQIPTARËVE – SHKUP 
FAKULTETI I SHKENCAVE ISLAME – SHKUP   

ROLI I ISLAMIT  
NË MBROJTJEN E 

IDENTITETIT SHQIPTAR 
NË MAQEDONI 

(konferencë e mbajtur më 13 qershor 2019) 

27 

Shkup, 2019



Boton:  
INSTITUTI I TRASHËGIMISË SHPIRTËRORE  
E KULTURORE TË SHQIPTARËVE – SHKUP 

FAKULTETI I SHKENCAVE ISLAME – SHKUP 

Vëllimi 27 – 2019 
Biblioteka: SCUPI 

Për botuesin: 
Dr. Skender Asani 

Dr. Shaban Sulejmani 

Këshilli redaktues: 
Dr. Qerim Lita 

Dr. Shenasi Memeti 
Dr. Zeqirija Ibrahimi 

Dr. Ismet Osmani 
Dr. Abdulxhemil Nesimi 

Dr. Murtezan Idrizi 

Copyright©ITSHKSH, 2019 
Të gjitha të drejtat janë të rezervuara për botuesin. 

ISBN: 978−608−4653−98−1 

www.itsh.edu.mk 

Ky botim financohet nga :  



INSTITUTI I TRASHËGIMISË SHPIRTËRORE  
E KULTURORE TË SHQIPTARËVE – SHKUP 
FAKULTETI I SHKENCAVE ISLAME – SHKUP 

ROLI I ISLAMIT  
NË MBROJTJEN E 

IDENTITETIT SHQIPTAR 
NË MAQEDONI 

(konferencë e mbajtur më 13 qershor 2019) 

27 

Shkup, 2019



4 



5

TRYEZA E LËNDËS:  

HYRJE .................................................................................................... 7

Skender ASANI − FJALË PËRSHËNDETËSE ...................................... 9

H. Sulejman ef. REXHEPI − FJALË PËRSHËNDETËSE ................... 13

Shaban SULEJMANI − FJALË PËRSHËNDETËSE ............................ 15

Milazim KRASNIQI: ROLI INTEGRUES DHE ILUMINUES  I 
ISLAMIT NDËR SHQIPTARË,  SI ALTERNATIVË E ASIMILIMIT 
NGA SLLAVËT DHE HELENËT ........................................................ 17

Shaban SULEJMANI: MBI LIBRAT FETARË ISLAMË  
NË GJUHËN SHQIPE ......................................................................... 24

Qerim LITA: SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË 
TURQI DHE ROLI I ULEMAVE NË PENGIMIN E SAJ ................. 30

Naim HALIMI: PRIJËSIT FETARË KUMANOVARË NË 
MBROJTJE TË IDENTITETIT KOMBËTAR – AZEM HOXHA .... 50

Naser RAMADANI & Avni AVDIU: KONTRIBUTI I MEDIEVE 
TË KUMANOVËS NË NGRITJEN E VETËDIJES FETARE NË 
MAQEDONI DHE JASHTË SAJ ......................................................... 60

Sadik MEHMETI: SHKOLLA NORMALE – DÂRULMUALLIMÎN E 
SHKUPIT (1882−1912) DHE ROLI I SAJ NË ARSIMIMIN 
KOMBËTAR SHQIPTAR .................................................................. 73

Abdulxhemil NESIMI: KONTRIBUTI I ABDYLHAQIM DOGANIT 
PËR ZHVILLIMIN E GJUHËS SHQIPE DHE PËR ARSIMIN 
KOMBËTAR ........................................................................................ 85

Nuridin AHMETI: ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN   
TË MAQEDONISË NË UNIFIKIMIN E ALFABETIT TË GJUHËS 
SHQIPE MË 1908 ................................................................................. 97

Shinazi MEMEDI: ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË 
FETARE ISLAME TË REPUBLIKËS SË MAQEDONISË ............... 113



FJALË PËRSHËNDETËSE 6 

Isamedin AZIZI: KONFLIKTE RRYMASH NË JETËN FETARE E 
POLITIKE TË SHQIPTARËVE TË MAQEDONISË ....................... 141

Zeqirija IBRAHIMI: SHTRESAT IDENTITARE TË SHQIPTARËVE 
MYSLIMANË NË MAQEDONI ....................................................... 153

Qenan ISMAILI: ROLI I XHAMISË NË MBROJTJEN E 
IDENTITETIT KOMBËTAR SHQIPTAR  NË MAQEDONI ....... 166

Murtezan IDRIZI: VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E 
XHEMAL EFENDISË NË BURIMET ARKIVORE ........................ 174

Muzemil OSMANI: NJË PERSONALITET I TRADITËS  
DHE I FESË NË SHËRBIM TË KOMBIT DHE TË  
MIRËQENIES SHOQËRORE ......................................................... 196



7

HYRJE 

Pasi që kishte realizuar një sërë aktivitetesh shkencore e kulturore, 
edhe me komunitete të ndryshe fetare, Instituti i Trashëgimisë 

Shpirtërore e Kulturore të Shqiptarëve ndjente për detyrim 
shkencor që të vendosë ura bashkëpunimi dhe të realizojë projekte 

të përbashkëta edhe me komunitetin më të madh fetar shqiptar në 
Maqedoni, pra me Bashkësinë Fetare Islame, respektivisht më 

Fakultetin e Shkencave Islame si njësi e saj. 

Dhe, falë angazhimit të dyanshëm, u arrit të nënshkruhet një 

protokoll i përbashkët për bashkëpunim, ndërsa – si rezultat i këtij 
memorandumi, më 13 qershor 2019 u organizua edhe konferenca 

shkencore me titull “Roli i Islamit në mbrojtjen e identitetit 
shqiptar në Maqedoni”. Duke qenë një organizim i përbashkët, 

palët ranë dakord që pjesëmarrësit në këtë konferencë të 
propozohen nga të dyja institucionet dhe kështu u bë që në 

konferencën në fjalë u lexuan gjithsej 16 kumtesa, nga të cilat për 
botim na kanë arritur 14. Në konferencë, përveç studiuesve të 
vendit, morën pjesë edhe studiues të njohur të kësaj teme nga 

Kosova.  

Në konferencë ishte i pranishëm edhe kreu Bashkësisë Fetare Islame 

në Republikën e Maqedonisë së Veriut, Reis ul−Ulema H. 
Sulejman ef. Rexhepi, i cili i përshëndeti punimet e konferencës, 

ndërsa fjalë përshëndetëse patën edhe drejtori i Institutit, dr. 
Skender Asani, dhe dekani i FSHI−së, Dr. Shaban Sulejmani. 

Kumtesat që u lexuan ishin jo vetëm risi shkencore, por edhe një 
kontribut i rëndësishëm për shkencën dhe një sihariq për 

trashëgiminë e pasur islame shqiptare, që pret të hulumtohet. Këto 



HYRJE8 

tekste, pasi që janë redaktuar dhe përgatitur teknikisht, tash po i 

prezantohen opinionit shkencor, duke u shndërruar kështu në 
pronë intelektuale e këtyre dy institucioneve dhe mundësi referimi 

dhe diskutimi për të gjithë studiuesit dhe hulumtuesit e kësaj teme. 

Gusht 2019 

Këshilli organizues  



9

FJALË PËRSHËNDETËSE 

I nderuari Reis ul−Ulema i Bashkësisë Fetare Islame në Republikën 

e Maqedonisë, H. Sulejman ef. Rexhepi, 

I nderuari dekan i Fakultetit të Shkencave Islame, prof. dr. Shaban 

Sulejmani 

Të nderuar myftinj, teologë, profesorë e kolegë të Prishtinës dhe të 

vendit, si dhe ju mysafirë të dashur. 

Kam kënaqësinë që sot po ju flas në cilësinë e të zotit të shtëpisë në 
hapjen e kësaj konference, duke ju dëshiruar para së gjithash 

mirëseardhje në Institutin tonë dhe duke uruar që kjo konferencë të 
jetë e mbarë dhe e frytshme. Këtu më duhet të theksoj se Instituti i 

Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore të Shqiptarëve – Shkup, si një 
vatër që kujdeset për krejt trashëgiminë shpirtërore e kulturore të 

shqiptarëve në Maqedoninë e Veriut, përveç shumë aktiviteteve të 
ndryshme që ka realizuar me institucione shkencore e arsimore, por 

edhe me komunitete të ndryshme fetare, duke u kujdesur edhe për 
grupet më të vogla shoqërore, gjithnjë ka synuar që të organizojë 

diçka edhe komunitetin më të madh të përkatësisë religjioze të 
shqiptarëve në Maqedoninë e Veriut, pra me elementin mysliman. 

Për këtë arsye, përveç marrëdhënieve të mira e miqësore që i kemi 
kultivuar me institucionin e Bashkësisë Fetare Islame, ne tashmë 

kemi vendosur bashkëpunim formal edhe me Fakultetin e 
Shkencave Islame, si institucioni më i lartë arsimor e shkencor i 

këtij komuniteti dhe në sajë të këtij protokolli, ne sot jemi në këtë 
konferencë. Me këtë rast dëshiroj të shpreh kënaqësinë time nga 



FJALË PËRSHËNDETËSE 10 

bashkëpunimi i deritanishëm dhe të uroj që kjo frymë të vazhdojë 

edhe në të ardhmen. 

Sa i takon pjesës së konferencës, do të më lejoni të them dy−tri 

fjalë në këtë fjalë rasti. Siç tashmë e dimë mirë ne historianët, pas 
largimit të Perandorisë Osmane, në vjeshtën e vitit 1912 në këto 

hapësira u vendos pushteti serb, që fillimisht u quajt Mbretëria 
Serbo−Kroate−Sllovene e pastaj Mbretëria e Jugosllavisë. Në fakt, 

Beteja e Kumanovës, në shtator të 1912−tës, ishte fillimi i planit 
për krijimin e Serbisë së Madhe, që nuk ka reshtur as sot e kësaj 

dite bile. Dhe, meqë shqiptarët ishin dhe janë ata që fizikisht 
gjenden në rrugë si pengesë për realizimin e këtij plani, ata u bënë 

edhe caku i goditjeve serbe dhe ata pësuan me shpërngulje të 
dhunshme, asimilim, kolonizim, reformë agrare, por edhe barbari të 

tjera, si masakra e tmerre, që kanë vazhduar deri më 1999 në luftën 
e fundit në Kosovë. Kur jemi këtu, duhet ta themi pa ngurrim, 

sepse e kemi edhe detyrim shkencor dhe kombëtar, se derisa gjatë 
kësaj fushate elementi shqiptar i krishterë gati se nuk mbijetoi dhe u 

asimilua thuajse plotësisht, shqiptarët myslimanë gjetën shpëtim nga 
ky asimilim pikërisht në përkatësinë e tyre fetare islame. Islami, në 

një mënyrë, u bë mburoja e identitetit etnik shqiptar. Kështu, 
përkundër krejt planeve ekspansioniste dhe asimiluese, që i shkrinë 

gati se krejt shqiptarët ortodoksë, ndërsa e rrudhën shumë 
elementin shqiptar katolik, shqiptarët myslimanë të këtyre 
hapësirave mbijetuan dhe ata sot vazhdojnë t’i ruajnë vatrat e tyre 

stërgjyshore dhe kujdesën e vijimësisë etnike shqiptare. 

Për hir të së vërtetës, edhe presioni komunist nuk ishte aspak më i 

vogël, që filloi me heqjen e ferexhesë, kufizimin e fesë, rrënimin e 
xhamive, e deri në prishjen e mureve në fund të viteve të ’80−ta, 

që po ashtu ishin masa presioni, të cilat megjithatë nuk ia dolën ta 



 
FJALË PËRSHËNDETËSE 
 

11

shuajnë identitetin e shqiptarëve në këtë hapësirë. E kur jemi në 

këtë periudhë, do të duhet të themi se ishin pikërisht një plejadë 
hoxhallarësh dhe veprimtarësh, që mundësuan ruajtjen e indit 

kombëtar, shpesh edhe duke e konservuar dhe ndoshta edhe duke e 
izoluar, për ta ruajtur ashtu bërthamën etnike të pastër për rrethana 

të tjera. Medresetë, mejtepet dhe xhamitë u bënë vatra që e 
kultivuan këtë identitet dhe mundësuan që, duke e ruajtur dallimin 

me të tjerët, shqiptarët të dalin në shekullin e ri me identitet të 
konsoliduar dhe me pjekuri politike e kulturore.  

Shikuar në këtë kontekst, pas gjithë kësaj perspektive historike, 
Islami për shqiptarët tashmë nuk është diçka e huaj, fragment i 

ngjitur në identitetin tonë, porse Islami paraqet element të 
pandashëm të këtij identiteti. Madje, të jemi krejt të sinqertë, ne 

historianët dhe studiuesit shqiptarë të kësaj hapësirë i detyrohemi 
shumë këtij përcaktimi dhe neve na mbetet barra që në të ardhmen 

ta afirmojmë këtë të vërtetë.  

Këtu më duhet ta theksoj edhe një tezë shpesh të gabuar që e lidh 

identitetin islam të shqiptarëve me shtetin turk. Madje, kjo ka qenë 
edhe arsyeja që pushteti serb dhe ai komunist, më vonë, të 

organizojnë shpërnguljen e dhunshme të shqiptarëve myslimanë, 
kjo me pretekstin se po i kthejnë shqiptarët në vendin e tyre amë. 

Prandaj ishin edhe detyrimet për regjistrim me përcaktim tjetër 
etnik e kështu me radhë. Por, e vërteta është se derisa në Turqinë 
republikane identiteti islam u shty në margjina, te shqiptarët 

myslimanë në këto hapësirë ai u bë strumbullar që e ruajti 
identitetin kombëtar. Pra, nuk ishte arsye feja për shpërngulje, por 

ishte arsye politika ekspansioniste dhe kolonizuese ajo që e 
stimulonte shpërnguljen.  



FJALË PËRSHËNDETËSE 12 

Sidoqoftë, që nga luftërat ballkanike, themelimi i Xhemijetit, beteja 

për Burmali Xhaminë si identitet i Qytetit, deri te medreseja 
“Medah” dhe ajo e “Isa Beut”, janë një varg veprimtarësh, 

personalitetesh dhe veprash që presin nga ne t’i studiojmë dhe t’i 
ndriçojmë, sepse – thënë troç – pa to nuk mund të imagjinohet 

historia jonë kombëtare në Maqedoni. 

Para se të përfundoj, do të më lejoni të them se ne si Institut ia 

kemi vënë vetes për detyrë që në të ardhmen ta shkruajmë edhe 
historinë e plotë të shqiptarëve në Maqedoni dhe këto konferenca 

do të jenë sigurisht material i rëndësishëm për ta bërë një vepër të 
tillë. Qasja jonë nuk do të jetë përjashtuese, subjektive dhe 

ideologjike. Ne jemi të interesuar ta zbardhim të vërtetën dhe 
përtej të vërtetës nuk duam t’ia dimë për asgjë.  

Për këtë arsye që këtu ju ftoj që Institutin e Trashëgimisë 
Shpirtërore e Kulturore të Shqiptarëve ta ndjeni si shtëpinë tuaj, ku 

gjithnjë do ta gjeni dorën e bashkëpunimit dhe komunikimit pa 
asnjë ngurrim dhe hezitim. Ky institut është meritë e popullit 

shqiptar në Maqedoni dhe ne jemi të vendosur që t’i shërbejmë 
këtij populli dhe të vërtetës për të. 

Duke mos dashur ta zgjas, dëshiroj t’ju falënderoj të gjithëve që sot 
jeni këtu dhe t’ju premtoj se ky është vetëm fillimi. Neve na presin 

edhe shumë punë. 

Suksese konferencës dhe ju faleminderit! 

Dr. Skender Asani, 

Drejtor i Institutit të Trashëgimisë Shpirtërore  
e Kulturore të Shqiptarëve 

Shkup, 13.06.2019 



13

FJALË PËRSHËNDETËSE 

Fort të nderuara zonja dhe zotërinj,  

miq dhe dashamirë të mendimit shkencor,  

të respektuar z. Skender Asani, drejtor i Institutit të Trashëgimisë 

Kulturore të Shqiptarëve dhe z. Shaban Sulejmani, dekan i 
Fakultetit të Shkencave Islame, 

pjesëmarrës dhe mysafirë të konferencës që i kushtohet rolit të 
Islamit në mbrojtjen e identitetit shqiptar në Maqedoni 

paqja dhe mëshira e Zotit qofshin mbi ju! 

Kam nderin dhe privilegjin ta përshëndes këtë konferencë që do 
trajtojë një temë kaq të rëndësishme, siç është kjo që është zgjedhur 
për trajtim dhe që mëton të ndriçojë sadopak shkencërisht një 

segment të kulturës e të traditës sonë, e cila, mjerisht, jo rrallëherë 
është keqinterpretuar në të kaluarën. 

Në fakt, unë jam i ngazëllyer nga mundësia që po na ofrohet neve 
dhe mbarë opinionit të dëgjojmë vlerësimet e shkencëtarëve e 

intelektualëve shqiptarë të proveniencës islame dhe asaj profane 
lidhur me rolin, pa dyshim të rëndësishëm, që ka pasur Islami në 

mbrojtjen dhe kultivimin e ndjesisë dhe identitetit shqiptar këtu në 
Maqedoni. 

Në situata dhe raste të ndryshme, për aq sa kam ditur, edhe vetë 
kam bërë përpjekje të flas e të shkruaj mbi këtë çështje, por këtë 

konferencë e konsideroj si një mundësi të veçantë për të dëgjuar e 
për të mësuar diçka të re. Pra, diçka që do ta begatojë dhe forcojë 



FJALË PËRSHËNDETËSE 14 

vetëdijen dhe ndërgjegjen tonë lidhur me relacionin e shqiptarëve 

të Maqedonisë me Islamin, në përgjithësi, dhe me impaktin që ai, 
historikisht, e ka pasur në mbrojtjen dhe zhvillimin e identitetit të 

popullit shqiptar. 

E ky popull, shpirti i njeriut shqiptar të Maqedonisë, ndër shekuj në 

këto anë është ndihmuar nga përkatësia e vet islame, që të tejkalojë 
sfidat e shumta dhe t’u mbijetojë furtunave që e kanë kërcënuar ta 

gllabërojnë identitetin dhe lashtësinë shqiptare.  

Duke qenë fe që i njeh dhe respekton dallimet mes popujve dhe 

kulturave, Islami ka qenë digë që e ka mbrojtur identitetin shqiptar 
dhe ka lënë gjurmë të fuqishme në kujtesën tonë kolektive. Një 

meritë e këtillë madhore ndoshta dikur i është mohuar Islamit, por 
ja që sot mendimi i lirë dhe i shëndoshë shkencor gjithnjë e më 

shumë po i ndriçon dhe po i drejton paqartësitë dhe deformitetet e 
të kaluarës. 

Ju uroj punë të mbarë dhe suksese. Paçit edhe shumë konferenca 
shkencore në të ardhmen. Unë ju përgëzoj për kontributet e juaja 

të sotme e të ardhme. Dijetarët kanë vend të veçantë te Allahu 
xh.sh.  

Urime dhe suksese! 

H. Sulejman ef. Rexhepi, 

Reis ul−Ulema i Bashkësisë Fetare Islame  
në Republikën e Maqedonisë së Veriut  

Shkup, 13.06.2019 



15

FJALË PËRSHËNDETËSE 

I nderuari Reis ul−Ulema i Bashkësisë Fetare Islame, H. Sulejman 

ef. Rexhepi, 

I nderuari drejtor i Institutit të Trashëgimisë Shpirtërore e 

Kulturore të Shqiptarëve, Dr. Skender Asani, 

Të nderuara zonja dhe zotërinj, 

Kjo konferencë sot, ku marrin pjesë studiues të shquar të fushave të 

ndryshme, do të promovojë dhe shpalos fakte historike, dokumente 
për të kaluarën e lavdishme të popullit shqiptar, por do të jetë edhe 

një shtytje që ta njohim të ardhmen. Megjithatë, një të ardhme, që 
fillon nga e kaluara jonë e lavdishme. Kushti është ta duam të 
kaluarën ashtu siç është, pa mbetur në qerthullin e pyetjeve të 

brezave të shkuar. Të dashur miq, kam bindjen se në këtë 
konference, që pastaj të gjitha kumtesat do të botohen në një 

përmbledhje, në hollësi do të spikatet ideali i gjithë baballarëve të 
kombit tonë. 

Këto kumtesa do të jenë një thesar depozitimi të kujtesës se 
shqiptarët, kudo që ishin, derdhën gjakun jo vetëm për të mos e 

gëlltitur harresa, por për një ideal të vetëm për një Shqipëri të 
mosvarme, siç thuhet në Aktin e Pavarësisë. Sepse shqiptarët, kudo 

që janë, qoftë jashtë trungut të tokës arbnore, në diasporë e gjetkë, 
me xhelozi e ruajtën kujtesën për atdheun – Shqipërinë, për gjuhën 

e pastër shqipe dhe se Manastiri është vendlindja e alfabetit të gjuhës 
së tyre. 



FJALË PËRSHËNDETËSE 16 

Sot, edhe një fëmijë me një  kureshtje të jashtëzakonshme, mëson 

shumë dhe gjithçka që mëson, që njeh, që e vëzhgon, e ngulit në 
kujtesën e tij se, motoja “Për fe e atdhe” na shpie nëpër histori, 

duke na njohur, mësuar e përdëftuar rolin e madh të rilindësve 
shqiptarë, të hoxhallarëve, myderrizëve e imamëve, që për prijës e 

kishin plakun Ismail Qemalin e Haxhi Vehbi Dibrën me shokë. 
Janë këto emra këto të pazëvendësueshëm, që e ngritën flamurin e 

pavarësisë në Vlorë më 1912, bashkë me bashkëmendimtarët e tyre, 
me ideatorët e shtetit të pavarur shqiptar dhe bënë që ardhmëria e 

shtetit të mos mbetet e panjohur. 

Prandaj, të dashur miq, uroj që kjo përmbledhje punimesh, që do të 

dale nga kjo konference, të zë vend të merituar në bibliotekat tuaja 
dhe në bibliotekat kombëtare e universitare.  

Uroj që ky mund i juaj të jetë motiv që shqiptarët kudo që janë, të 
jenë pjesë e “dritës që lind andej ku perëndon”, siç do të shkruante 

Naim Frashëri për Europën. Uroj të mos na mbetet peng amaneti i 
baballarëve të kombit për ta integruar vendin tonë në familjen e 

madhe europiane, sepse këtë gjë ua kemi borxh pasardhësve tanë. 

Dr. Shaban Sulejmani 

Dekan i Fakultetit të Shkencave Islame – Shkup  

Shkup, 13.06.2019 



17

MILAZIM KRASNIQI 
Universiteti i Prishtinës – Prishtinë 

ROLI INTEGRUES DHE ILUMINUES  
I ISLAMIT NDËR SHQIPTARË,  

SI ALTERNATIVË E ASIMILIMIT NGA 
SLLAVËT DHE HELENËT 

Islami ndër shqiptarë, përfshirë edhe viset ku jetojnë në Maqedo−

ninë e sotme, ka kontinuitet, që është zhvilluar pa ndërprerje që 
nga shekulli XV e deri në ditët tona, duke ushtruar një ndikim 

esencial në mbijetesën dhe në formësimin e identitetit fetar, kultu−
ror dhe kombëtar. Mund të bëhen gjithfarë hamendësimesh se cila 

do të ishte rruga jetësore dhe fati historik i shqiptarëve po të mbe−
teshin jashtë rrezes së mesazhit Hyjnor Islam, në darat e hekurta të 

ordodoksisë bizantine e sllave, të cilat, aq sa është parë në shekujt 
para ardhjes së osmanëve, synonin asimilimin dhe zhdukjen e plotë 

kulturore dhe etnike të shqiptarëve. Po qe se merret si pikënisje e 
vlerësimit të perspektivës së shqiptarëve në sfondin bizantin e sllav, 

gjendja në të cilën ishin ata kur erdhi në trojet e tyre mesazhi islam, 
është krejt e qartë se ajo gjendje do të çonte më tutje në zvogëlimin 

numerik dhe asimilimin e vazhdueshëm gjuhësor e kulturor të 
shqiptarëve. Mungesa e plotë e dëshmive të shkrimeve shqipe, 

madje mungesa e gjurmëve kulturore të shekujve VII−XIV, ku bie 
edhe sllavizimi i toponimeve, madje edhe i patronimeve të shqip−

tarëve, zbulojnë qartë atë katandisje, e cila e thellonte edhe më tutje 
asimilimin që kishte përhapur romanizimi. Dëshmitë për shkallët e 

lartë të romanizimit janë të shumta. Peter Bartli njofton: “Në mo−
mentin e pushtimit turk (përfundimisht më 1455) shqiptarët 



MILAZIM KRASNIQI 18 

përbënin 4−5 % të popullsisë së gjithmbarshme të Kosovës. Këta 
shqiptarë, siç dëftojnë regjistrat turk, atëbotë i ishin nënshtruar pro−
cesit të sllavizimit. Ata mbanin emra sllavë e vetëm emri atëror 
dëshmonte nganjëherë prejardhjen shqiptare (Bogdani, biri i Arba−
nasit, Bozhidari i biri i Gjonit, e kështu me radhë. Pushtimi turk i 
dha fund këtij procesi të sllavizmit.”(Bartl: 6) 

Nëse gjetja e Bartlit është e saktë, atëherë i bie që ardhja e osmanë−

ve, shqiptarët në këto vise, që sot emërtohen si pjesë e Maqedonisë 
së Veriut, por që më herët ishin pjesë e Dardanisë, i gjeti në grah−

mat e fundit në asimilimit në sllavë. Në fakt, konstatimi i Bartlit 
është i bazuar, ngase metodat dhe mjetet e asimilimit sllavë ishin 

brutale. Kjo gjë kuptohet fare mirë nga termat në Zakonikun e car 
Dushanit. Në të ndalohej çdo lloj praktikimi fetar, përveç atij orto−

doks serbe, prandaj ortodoksët epirotas, arbër, maqedonas ose sido 
që të vetëquheshin, ishin të detyruar t’i nënshtrohen diktatit të 

Kishës Serbe dhe të shtetit serb. Termat e Zakonikut të tij zbulojnë 
qartë përndjekjen e besimtarëve të doktrinës latine dhe të herezisë 

bogumile.  

Ligji i Car Dushanit që në nenin e parë e afirmon synimin e “pas−

trimit” të fesë së krishtere (të ortodoksisë), nga herezia latine:  

“1. Për krishterimin: pikë së pari për krishterimin. Në këtë mënyrë 
të pastrohet krishterimi.” 

Në pajtim me idenë kryesore, të pastrimit të krishterimit, në disa 
nene, veçmas në nenet 6, 7, 8 dhe 10, urdhërohen masa kundër 

herezisë latine, përkatësisht për kthimin me dhunë të të gjithë 
njerëzve në ortodoksi:  

6. Për herezinë latine: Dhe për herezinë latine, që i kanë kthyer të 
krishterët në bogumilë, të kthehen sërish në krishterim, nëse gjen−



 
ROLI INTEGRUES DHE ILUMINUES I ISLAMIT NDËR SHQIPTARË,…  
 

19

det dikush që dëgjon dhe nuk kthehet në krishterim, të dënohet 
ashtu si shkruan në ligjin e etërve të shenjtë. 

7. Për herezinë latine: Dhe të nxjerrë Kisha e Madhe protopopët në 
të gjitha qytetet dhe në të gjitha sheshet, që të kthejnë krishterët 
nga herezia latine, ata që janë kthyer në fenë latine, dhe t’u jepet 
urdhër i shenjtë dhe të kthehet secili në krishterim.   

8. Për popin latin:Edhe popi latin, nëse gjendet, duke kthyer të 
krishterët në fenë latine, të dënohet sipas ligjit të etërve të shenjtë.  

10 Për heretikun: Dhe nëse ndokush gjendet si heretik, duke jetuar 
në mesin e të krishterëve, të damkoset nëpër fytyrë dhe të dëbohet, 
ndërsa kush do ta fshehte, edhe ai të ndëshkohet. (Krasniqi: 48−49)  

Zbatimi i këtij ligji brutal në trevat dardane/arbre/epirote, treva që 
sot emërtohen si shqiptare, pashmangshëm ka sforcuar asimilimin e 

tyre në serbë. Pas vdekjes së Dushanit dhe fillimit të shpërbërjes së 
shtetit serb, filloi një tendencë e konsolidimit të arbërve, por ajo 

ishte jetëshkurtër dhe e ndikuar nga pasojat që kishte lënë fragmen−
timi nën sundimin serb.  

Pasoja e fragmentimit, që ishin imponuar nga sundimi serb, nga 
tendencat asimiluese, kuptohen edhe nga emërtimet që përdores−

hin, arbër, alban, epirotas, maqedonas. Emri shqiptar, si emër që 
integroi fise, rajone e etni, erdhi më vonë dhe pastaj mbuloi mbarë 

hapësirën shqiptare, erdhi falë ndryshimeve që ndodhën në terren, 
pas kalimit të një numri significant shqiptarësh në Islam.  

Triumfi i emrit të ri, emrit shqiptar, në raport me emrat pararendës, 

arbën, epirotë ose edhe maqedonas, i farkuar nga materiali gjuhësor 
i shqipes, ka mundur të ndodhte vetëm pas ndryshimeve të mëdha 

që kanë pasur ndikim të fortë mbi tërësinë e vlerave, pas rënies së 
tyre nën sundimin e plotë osman. Futja e të gjitha hapësirave arbre 



MILAZIM KRASNIQI 20 

nën sundimin osman, veçmas pas rënies së Shkodrës më 1479, me 

gjithë konsekuencat demografike, kulturore e fetare që pati ky pro−
ces, e eliminoi fragmentimin e këtyre hapësirave dhe emërtimet e 

ndryshme që përdoreshin. Ndërkaq, procesi i kalimit në Islam i një 
pjese të konsiderueshme të popullsisë solli edhe një realitet të ri, i 

cili duhej të reflektohej edhe në vetëperceptimin, po edhe në 
emërtimin e këtij formacioni të ri, me synimin që e gjithë etnia të 

kishte një emërtim integrues. Mendojmë se emërtimi i ri vetëm për 
gjuhën si shqip, ka ndodhë për dy arsye. E para, ngase në pikëpamje 

etnike dhe etnografike nuk kishte ndodhur ndonjë ndryshim, që do 
të meritonte të kishte një emërtim të ri. Pra, banorët ishin po ata në 

pikëpamje etnike dhe etnografike dhe ende nuk kishin nevojë për 
një emërtim të ri. Por, tek ata kishte ndodhur një ndryshim në as−

pektin fetar: një numër i konsiderueshëm i banorëve, që quheshin 
arbër e epirotë, e kishin përqafuar Islamin si fenë e tyre të re, ndërsa 

ky ndryshim kishte pasur implikime gjuhësore, prandaj edhe filli−
misht kishte kërkuar një emërtim të ri për gjuhën. Si? Për ndryshim 

nga feja katolike dhe ajo ortodokse, që kishin një kler të qendërzuar 
dhe që në liturgji praktikonin vetëm gjuhën latine, përkatësisht 

greke (ose sllave në trevat e sunduara nga serbët), feja Islame, e cila 
ishte përhapur tashmë në një pjesë të popullsive që emërtoheshin si 

arbëre (albane) dhe epirote, nuk praktikohej në gjuhën e sunduesit 
osman. Gjuha e fesë islame ishte gjuha arabe, e cila nuk kishte 
përhapje entuziaste as në vetë Perandorinë Osmane e aq më pak në 

territoret periferike, si tokat arbëre/epirote, që sundoheshin prej saj. 
Në këso rrethanash, shqiptarët e konvertuar në Islam, në mënyrë 

radikale u shkëputën nga latinishtja, përkatësisht nga greqishtja e 
sllavishtja, dhe filluan të komunikonin në jetën fetare e edhe publi−

ke në gjuhën shqipe, e cila doli si element i ri i identitetit të tyre 
fetar, që ishte veçuar nga identiteti katolik dhe ai ortodoks. Këta 



 
ROLI INTEGRUES DHE ILUMINUES I ISLAMIT NDËR SHQIPTARË,…  
 

21

muslimanë shqipfolës, që po diferencoheshin qartë fetarisht nga 

katolikët dhe nga ortodoksët, që praktikonin fenë në latinishte, 
përkatësisht greqishte ose sllavishte, u bënë njësia e afirmimit të 

gjuhës shqipe në një mjedis multigjuhësor. Ata po flisnin shqip, që 
të shprehnin identitetin e vet fetar të ndryshëm nga pjesëtarët e 

etnisë së njëjtë, por që tashmë fetarisht ishin të ndryshëm. Sikundër 
u tha më lart, ata që e përqafuan Islamin, nuk kishin një gjuhë të 

ngulitur të fesë në atë periudhë, prandaj ata flisnin shqip, duke u 
dalluar në atë mënyrë nga të krishterët, që praktikonin në jetën 

fetare latinishten e greqishten (sllavishten). Ndryshime të tjera, 
përveç këtij ndryshimi fetar, nuk ka pasur në kohën kur ndryshoi 

emri i gjuhës nga arbëre në shqipë dhe emri i etnisë nga arbër e 
epirotas në shqiptar. Nëse kjo hipotezë e jona vërtetohet edhe me 

fakte të tjera, do të rezultonte që feja islame e stimuloi afirmimin 
dhe zgjerimin e gjuhës shqipe dhe integrimin kombëtar. Pra, do të 

rezultonte edhe se kombit shqiptar, që u formua në mesin e sheku−
llit XIX, emri iu ngjiz nga ky proces diferencimi brenda etnik, pasi 

që ishte krijuar një ekuilibër i ri fetar brenda etnisë, që deri në atë 
kohë kishte mbajtur dy emra të ndryshëm për një etni të vetme. 

Islami u ofroi shqiptarëve të Mesjetës së errët evropiane një vizion 
të ri për misionin e njeriut në këtë botë, para së gjithash duke ua 

fiksuar në ndërgjegjen e tyre të vërtetën për njëshmërinë e Krijuesit 
të Botëve. Të ndërgjegjësuar nga kjo aksiomë për njëshmërinë e 
Krijuesit, shqiptarët muslimanë u larguan nga konceptimi skizofre−

nik për Krijuesin. Ky largim nga konceptimi skizofrenik për Kri−
juesin u dha një kompaktësim në ndërgjegje, i bëri më të du−

rueshëm e më të qëndrueshëm në furtunat jetësore e historike, që 
do të përplaseshin mbi fatet e tyre si sprovë e re e aftësisë së mbije−

tesës fizike dhe kombëtare pas daljes me përdhunë nga ombrella e 



MILAZIM KRASNIQI 22 

hilafetit islam. Edhe besimi i patundur në botën e amshueshme, në 

ahiret, si vazhdimësi e jetës në nivel dhe në përmbajtje më të lartë 
për besimtarët, që e gjejnë mëshirën e Krijuesit të Botërave, u 

ndihmoi që të dilnin nga vorbullat e nihilizmit të të ashtuquajturit 
faj fillestar, i cili ushtron ndikim të fuqishëm në ndërgjegjen e të 

krishterëve. Ndërkaq, namazi dhe agjërimi i Ramazanit u sollën 
atyre shqiptarëve që përqafuan Islamin një botëkuptim të ri për 

adhurimin ndaj Krijuesit të tyre, duke u edukuar me disiplinë, du−
rim dhe sakrificë. Edhe praktika e zekatit u dha besimtarëve musli−

manë një vizion të ri të solidaritetit me njëri−tjetrin, duke e hequr 
bamirësinë nga niveli i përkatësisë fisnore e duke e bërë atë detyrim 

për hir të All−llahut ndaj të gjithë nevojtarëve. Ky horizont i ri i 
bamirësisë dhe solidaritetit ka pasur ndikime pozitive në zgjerimin e 

njohjeve dhe të komunikimeve brendashqiptare, të cilat me shekuj 
kanë qenë të konservuara në korniza të ngushta fisnore.  Kësisoj, 

njohja e shtyllave të Islamit dhe organizimi për shekuj të tërë i jetës 
në bazë të udhëzimeve kur’anore pati ndikim të fuqishëm në 

formësimin e individit shqiptar, në strukturën e familjes shqiptare 
dhe, pjesërisht, të shoqërisë shqiptare.  

Shqiptarët që hynë në shekullin XIV nën Perandorinë Osmane si 
një popull i pushtuar dhe i defaktorizuar e në një proces të asimili−

mit, në fund të shekullit XIX dhe fillim të shekullit XX, kur dolën 
prej Perandorisë Osmane, ishin një komb i konsoliduar, që ishte i 
aftë të luftojë edhe me vetë Perandorinë Osmane.  

Fakti që Shkupi ishte kryeqytet i Vilajetit të Kosovës dhe Manastiri 
një nga qendrat kulturore të Rilindjes Kombëtare është provë se 

hapësira e sotme, ku jetojnë shqiptarët në Maqedoni, ishte pjesë 
integrale e identitetit islam e shqiptar dhe gjenerator i lëvizjeve 

nacionale. Jahja Kemali në kujtimet e tij e kujton Shkupin si qytet 



 
ROLI INTEGRUES DHE ILUMINUES I ISLAMIT NDËR SHQIPTARË,…  
 

23

me shqiptarë krenarë e nazeli, të cilëve nazet ua respektonte edhe 

sulltan Abdylhamidi. Po ashtu ai pohon se shqiptarët, faktikisht, 
trajtoheshin nga turqit si evropianë.   

Thënë shkurt, Islami i ndihmoi edhe kësaj hapësire që të shpëtonte 
nga helenizimi dhe nga sllavizimi dhe që të dilte në skenën e histo−

risë së re si pjesë dinamike e Rilindjes Kombëtare dhe e kombit 
shqiptar dhe e fesë islame si fe dominuese ndër shqiptarë. Gjithsesi, 

me fenë islame si pjesë signifikante të identitetit të vet. Ashtu si 
është edhe sot, kur falë këtyre shqiptarëve muslimanë, Maqedonia e 

Veriut po ecën drejt anëtarësimit në NATO e në BE. Këta shqip−
tarë muslimanë i shpëtuan edhe sllavomaqedonasit nga presioni dhe 

bllokimi helenist dhe po i mbrojnë edhe nga kërcënimi pansllavist. 
Ndërkaq, në të njëjtën kohë vazhdojnë të jenë njëra nga shtyllat e 

forta të kombit tonë shqiptar.  

  



24 

SHABAN SULEJMANI 
Fakulteti i Shkencave Islame – Shkup  

MBI LIBRAT FETARË ISLAMË  
NË GJUHËN SHQIPE 

Libri në përgjithësi luan një rol të rëndësishëm në përfitimin e 

njohurive në fusha të ndryshme1. Ai bën që nxënësit, studentët dhe 
të tjerët, të ndërtojnë perceptimin ndaj diversitetit të njerëzve në 

botë dhe mjedisit në të cilin jetojnë dhe si të tillë ta pranojnë2. 
Hulumtimet e bëra nga shumë studiues tregojnë se mënyra me të 

cilën janë përfaqësuar përmbajtjet në një tekst qoftë shkollor (e kam 
fjalën për shkollën fillore dhe të mesme) ose universitar ndikon tek 

nxënësit, studenti e të tjerë në formimin e qëndrimeve të caktuara, 
qofshin ato fetare ose të përgjithshme3.  

1 Të lexuarit e librave/teksteve të ndryshme, pos që zhvillon shkathtësi si dhe ndikon 
në aftësimin e nxënësve për të shkruar dhe për të folur, e me këtë rast zhvillon një mori 
kompetencash, ndër to dhe të shkruarit për qëllime personale dhe jo vetëm por dhe për 
ato funksionale. 
2Konfliktet ka qenë dhe, fatkeqësisht, druaj se edhe më janë një realitet që po shfaqen 
në shoqërinë tonë dhe si, të thuash, janë një pjesë “integrale e jetës dhe punës për të 
gjithë njerëzit”. Si të tilla, shfaqen si pjesë ndërpersonale e marrëdhënie midis 
individëve, midis të afërmve të ngushtë, miqve etj.. Tendenca e përgjithshme e 
konfliktit gjykoj se paraqet kërcënim real për marrëdhënie të mira ndërpersonale. Për 
t’i evituar konfliktet, patjetër duhet të ndryshohet mënyra si mendojmë për të tjerët. 
Vetëm me punë të palodhshme dhe këmbëngulje, mund të evitohen konfliktet. 
Konflikti, në vete, ndonëse nuk është as pozitiv dhe as negativ, por është rrjedhojë e 
diversitetit që i karakterizon mendimet tona, qëndrimet, bindjet, perceptimet tona 
shoqërore etj.. Një punim të shkëlqyeshëm se si nga mendja e të rinjve të mos zë vend 
as dhe termi konflikt shih në: Зборник за стручни трудови, Книгата и 
библиотеата – мостови кон ненасилсна комуникација кај младите, 
Универзитетска библиотека „Св. Климент Охридски„-Битола, Манастир 2016. 
3Sih librin e Снежана Миразчијева, Владо Петровски, Методика на наставата по 
религиозно пбразование, Universiteti “Goce Dellçev, Shtip 2010. 



 
MBI LIBRAT FETARË ISLAMË NË GJUHËN SHQIPE 
 

25

Nëse në librat shkollorë janë përfshirë më shumë shembuj pozitiv, 

të cilët kanë përcaktim të saktë për ndërtimin e shoqërie të bashkë−
jetesës dhe bashkëveprimit ku duhet respektuar tjetri, atëherë ek−

zistojnë parakushte reale që nxënësit të formojnë qëndrime, opi−
nione dhe sjellje pozitive në raport me të tjerët. Në librat në gjuhën 

shqipe për fëmijët e moshës nga klasa e parë deri të pestën nuk gjen 
asnjë njësi mësimore me përmbajtje fetare për festat fetare Bajramin 

e Ramazanit ose atë të Kurban Bajramit, Ditëlindjen e Muhamedit 
a.s. Ndërkaq në tekstet në gjuhën turke, sa kam arritur t’i shoh, 

kremtimi i festës të Bajramit bëhet në kuadër të përshkrimit të tra−
ditave dhe zakoneve që praktikohen në familjen tipike turke, po jo 

edhe si pjesë e besimit, përkatësisht fesë islame. 

Një dukuri e tillë e dëmton imazhin dhe hesht një realitet të pa−

kontestueshëm, përkundër asaj që shtiremi se nuk jemi të tillë ose të 
atillë. Pjesa dërmuese e shqiptarëve në Maqedoni janë të besimit 

islam, por pa pretenduar të mohoj tjetrin, se në bindjen time është 
respektimi i tjetrit, sepse atë e kam edhe parim fetar islam. Prandaj, i 

takon çdo shteti që i do dhe e do të ardhmen e fëmijëve, t’i hapë 
rrugë mundësisë që çdo fëmijë të ushqehet edhe me kulturën e 

feve, për ta kthyer shkollën publike në një hapësirë njohëse jo 
vetëm për shkencat, por edhe për fenë. Një veprim i tillë nuk e 

cenon laicitetin e shkollës sonë, por ndihmon në forcimin e the−
meleve të kulturës laike, e cila është e dobët dhe e pafuqishme që të 
përballet me format e ekstremizmit të dhunshëm nëse nuk arrin dot 

t’i pajisë fëmijët e të gjitha besimeve me instrument njohës për 
faktin fetar si gjenerues civilizimesh dhe përparimi filozofik e social. 

Në këtë mënyrë, nxënësit do të nxiten nga mësuesit e lëndëve fe−
tare të përvetësojnë elementët e të folurit, premisat e dialogut, hapat 

e parë të të argumentuarit, pa pasione, pa paragjykime…duke zhvi−



SHABAN SULEJMANI26 

lluar sensin e përkatësisë, dobinë nga dallimet dhe jo në pësim të 

dallimeve fetare. 

Me këtë rast, duhet theksuar edhe një çështje shumë të rëndësish−

me, atë të kurrikulave, në bazë të të cilave do të hartohen edhe 
tekstet mësimore. Varet nga ne studiuesit e fushave islame se a do të 

hartojmë ose jo plan−programet mësimore adekuate të disiplinave 
shkencore islame, duke filluar nga fusha e së drejtës islame, akaidi, 

tefsiri e hadithi, historia islame etj. Ne jemi dëshmitarë se edhe në 
medresetë tona përballemi me probleme të plan−programeve 

mësimore, për gjykimin tim, joadekuate dhe të papërpunuara në 
mënyrë profesionale dhe nga njohës të kualifikuar të çështjeve isla−

me. Në këto tekste ndodh që nxënësit të kenë qasje të ngushtë dhe 
jofleksibile të kurikulave të lëndëve fetare, në përgjithësi, dhe nuk 

kanë rastin të njohin trajtime dhe interpretime që përqendrohen në 
pozitiven, të bukurën, atë që është e përbashkët, njerëzoren dhe 

humanen si vlerë universale. Kështu, në lëndën e të drejtës islame, 
kurikulat duhet të fokusohen në emetimin e kulturës jurispruden−

ciale islame, si për shembull të drejtat që kishin minoritetet joislame 
në shtetin islam, imazhin e kalifit të drejtë Omer, i cili u angazhua 

me plotfuqinë e tij në mbrojtjen e të krishterëve koptë në Egjipt, 
ndërsa një veprim të tij human e dëshmon edhe thënia e tij: “Kur 
keni filluar t’i skllavëroni njerëzit, ndërkohë që nënat e tyre i kanë 
lindur të lirë?’...”. 

Trajtimi i problemeve nga këndvështrimi Islam nënkupton referi−

min në burimet parimore, Kur’anin dhe traditën profetike, të 
drejtën islame, përkatësisht nxjerrjen e argumenteve nga tekstet e 

këtyre dy burimeve për t’i mbështetur tezat, vlerësimet dhe 
përfundimet për shumë çështje të rëndësishme fetare islame. Më 

pastaj duhet trajtuar edhe çështje tjera të rëndësishme, siç janë ana−



 
MBI LIBRAT FETARË ISLAMË NË GJUHËN SHQIPE 
 

27

logjia (kijasi), krahasimet e teksteve të ndryshme. Metodologjia e 

hartimit të teksteve është shumë primare në trajtimin e përmbajtje−
ve mësimore dhe mendimin shkencor islam. Në vazhdën e të gjitha 

këtyre elementeve nuk duhet lënë anash edhe pozitën e familjes në 
Islam dhe rolin e saj në edukimin e fëmijëve.  

Në të gjitha tekstet shkollore, por edhe të tjerat (universitare), gjuha 
luan një rol jetik në zhvillimin e fëmijëve. Shumë lloje të të 

mësuarit vendosen nëpërmjet ndërveprimit të gjuhës dhe përvojës. 
Gjuha e ndihmon fëmijën ta qartësojë dhe interpretojë përvojën, të 

fitojë koncepte të reja, si dhe të thellohet në përvetësimin e tyre. 
Në shikimin e kësaj marrëdhënieje midis gjuhës dhe të mësuarit, 

kurrikula e mishëron përdorimin e bisedës dhe diskutimit si një 
strategji qendrore të të mësuarit në çdo fushë kurrikulare4. Kjo e 

lehtëson zbulimin e ideve, emocioneve dhe reaksioneve nëpërmjet 
rritjes së rëndësisë së gjuhës dhe thellimit të të kuptuarit të botës 

nga fëmija, por edhe të rriturit. 

Një gjuhë e kuptueshme ia lehtëson nxënësit përvetësimin e 

njohurive. Ne jemi të prirë të përkthejmë çdo gjë. Por, duhet pasur 
kujdes se jo çdo gjë nuk mund të përkthehet. Për vetë ne studentët, 

që i kemi kryer studimet në botën arabe, përkundër njohurive për 
gjuhën arabe që i kishim marrë në medrese, megjithatë, siç thotë 

Edward W. SAID: “Arabishtja i ngjan një ideje abstrakte gati ma−
tematikore. Sistemi i përkryer i tre bashkëtingëlloreve themelore, 
format e përftuara foljore me kuptimet e tyre bazë, formimi i 

                                                            
4Mungesa e kualitetit, e balancës në gjerësinë dhe thellësinë e trajtimit të temave, 
mospërputhja me nivelin kognitiv të nxënësve, ilustrime joadekuate e jofunksionale 
për nxënësit mund të theksohen si problematika kryesore të teksteve shkollore në 
përgjithësi, po ashtu edhe atyre fetare në veçanti. Shih librin: Cilësia e teksteve 
shkollore në Kosovë, Prishtinë, Prill 2019, publikim i “Rrjeti i Kosovës për arsim dhe 
Punësim-KEEN”.  



SHABAN SULEJMANI28 

përkryer i emrit foljor, i pjesoreve – çdo gjë është e qartë, e logjik−
shme, sistematike dhe abstrakte. Gjuha është njësoj si një formulë 
matematikore”5. 

Përkthimi është një artizanat që nuk bëhet lehtë pa një kompetencë 
të mirëfilltë gjuhësore në të dyja gjuhët. Prandaj, ndodh që shumë 

tekste të përkthehen gabimisht, bile edhe përmbajtje thelbësore të 
përkthyera keq. Ligjërimi fetar, megjithëse, sikurse pranohet nga 

shumica e studiuesve6, është më i hershmi si ligjërim letrar dhe kro−
nologjikisht vetë burimi i shqipes së shkruar, mbetet njëherësh një 

prej stileve të ligjërimit gjuhësor që ka trashëguar dhe vazhdon të 
trashëgojë probleme të pazgjidhura, që e ngadalësojnë zhvillimin e tij 

si një stil i pavarur funksional i shqipes dhe pasuri e gjuhës së gjallë.  

Vështirësitë për të përkufizuar ligjërimin fetar, siç do të thoshte Sh. 

Sinani, nuk janë një dukuri përjashtimore e shqipes7. Të gjitha 
gjuhët, duke përfshirë edhe gjuhët e mëdha, i kanë kaluar me 

shumë ngadalësi ato ose vazhdojnë t’i përjetojnë edhe sot si pro−
bleme të zhvillimit gjuhësor. Sikurse dihet, ligjërimi fetar ndër she−

kuj e mijëvjeçarë është zhvilluar në ato gjuhë, që zakonisht quhen 
“imperiale”, si: latinishtja, greqishtja, arabishtja, sllavishtja e vjetër. 

Nga të gjitha vështirësitë, më e hershmja dhe e përhershmja është e 
karakterit psikologjik−gjuhësor. Ajo ka të bëjë me raportin midis 

shkrimeve të shenjta, që janë të lidhura me hyjnoren dhe kompe−
tencës së kufizuar të arsyes njerëzore për interpretimin e kuptimeve 
të tyre. Kjo mendësi në thelb e ka tabunë. 

5 https://orientalizmi.wordpress.com/2011/07/16/te-jetosh-ne-gjuhen-arabe/ 
6 Shih Shaban Sinani shih http://www.gjuhashqipe.com/sq/Albanologji/ 
Ligj%C3%ABrimi-fetar-dhe-gjuha-shqipe- 
7Ibid. 



 
MBI LIBRAT FETARË ISLAMË NË GJUHËN SHQIPE 
 

29

Psikologjia e tabusë ndaj gjuhës burimore të shkrimit të shenjtë e 

shoqëroi edhe përkthimin e parë të Kuranit famëlartë. Sprovat e 
para të përkthimit shqip të Kur’anit shihen në dekadat e para të 

shekullit të kaluar. Kjo meritë i takon Hafiz Ibrahim Dalliut. Por, 
njeriu që botoi fragmentet e para shqip të Kur’anit, afro pesë shekuj 

pas përkthimit frëngjisht, duke i vënë titullin “Këndim”, ishte një i 
krishterë, Ilo Mitkë Qafëzezi. Pastaj vazhdojnë përkthyes të tjerë, të 

cilët janë meritorë për sjelljen e Kuranit në gjuhën shqipe. 

Shqipja e shkruar, historikisht, ka lindur në formën e librave të 

shërbesës fetare. Ajo u themelua me ligjërimin fetar8. Në fillimet e 
veta ky stil ligjërimi dëshmon jo vetëm plotninë e shqipes për t’u 

dhënë besimtarëve në gjuhën amtare porosinë hyjnore, por edhe 
një prirje për të sjellë në gjuhën shqipe të mundshmen, por jo edhe 

të pamundshme.  

Çështje tjetër që duhet trajtuar është edhe ajo e terminologjisë, që 

mendoj se është bërë mjaft, por jo dhe aq që nuk ka nevojë më të 
punohet, si në Shqipëri, Kosovë, por edhe këtu në Maqedoni. 

Terminologjia fetare, si përgjegjësi e shkencës gjuhësore, është një 
çështje e hapur. Një prej zgjidhjeve të këshillueshme për të arritur 

në një shtjellim të frytshëm të problemit do të ishte shkencorizimi i 
shkrimeve të shenjta. 

Bashkëpunimi midis gjuhëtarëve dhe teologëve për ta zhvilluar 
ligjërimin fetar në gjuhën amtare, për ta sjellë atë sa më pranë gjuhës së 
popullit, për të shmangur sinoniminë e mbingarkuar terminologjike, 

mund të ishte pikërisht në formën e një dialogu, ku teologët e 
mbikëqyrin përmbajtjen, besnikërinë me burimin, kurse filologët 

formën e qartë të komunikimit, si kusht parësor i edukimit fetar. 

                                                            
8Shaban Sinani, “Ligjërimi fetar dhe gjuha shqipe”, Revista shkencore kulturore 
“Perla”, vit. XI, 2016, nr. 3(42), fq. 69-81. 



30 

QERIM LITA 
Fondacioni “Qendra e Civilizimit Islam” – Shkup  

SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE  
MYSLIMANË NË TURQI DHE ROLI  

I ULEMAVE NË PENGIMIN E SAJ 

Procesi i shpërnguljes së popullsisë shqiptare myslimane nga trevat 

veri−lindore, përkatësisht Maqedonisë Veriore së sotme, filloi me 
shpërthimin e Luftës së Parë Ballkanike, rënien e Perandorisë Os−

mane dhe pushtimin e tokave shqiptare nga aleanca ortodokse ball−
kanike, përkatësisht asaj serbo−malazezo−bullgaro−greke. Doku−

mentet e zbuluara kohëve të fundit hedhin dritë se brenda vitit 
1912/13, ushtritë pushtuese të lartpërmendura, sidomos ajo serbe, 

dëbuan me dhunë mbi 120.000 shqiptarë të përkatësisë fetare isla−
me, pjesa dërmuese e të cilëve u vendosën në Stamboll me rret−

hinë9. Kjo masë e madhe shqiptare jetonte në kushte të mjeruesh−
me, sepse tërë pasuria e tyre e tundshme dhe e patundshme u ishte 

konfiskuar nga ana e pushtuesve sllavo−ortodoksë. Ndonëse ata 
dikur kishin qenë qytetar dhe shtetas të Perandorisë Osmane, me 

krijimin e Republikës moderne të Turqisë (1923), pjesës dërmuese 
të tyre u mohohej shtetësia turke, me çka atyre iu vështirësuan edhe 

më shumë kushtet e jetesës. Në këto rrethana, shumë prej tyre 
dëshironin të ktheheshin në vendlindjet e tyre, ku i kishin lënë 

shtëpitë dhe pronat e tyre, mirëpo këtë nuk ua mundësonin autori−
tetet pushtuese të Beogradit, të cilat u rekomandonin të akredituar−
ve të tyre pranë konsullatës së Stambollit, që gjatë dhënies së vizave 

9 Архив Југославије, Фонд бр. 370, фасц. бр. 22, Јединице описа бр. 334-335 (më 
tej AJ. 370. 22/334-335). 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

31

hyrëse, të kenë kujdes që “në mesin e tyre mund të ketë edhe të 

tillë të cilët dëshirojnë të futen në territorin tonë me qëllim që të 
ngelin te ne”. “Që ky spekulim i myslimanëve të anashkalohet – 

thuhej në dokument – Ministria për Punë të Jashtme ka nderin të 
lutet që myslimanët e shpërngulur, të cilët kërkojnë vizë hyrëse më 

shumë herë brenda vitit /2−3 herë/, të mos u jepet pëlqimi për 
hyrje, për arsye se vetëm në atë mënyrë mund të pengohet speku−

limi i tyre dhe të pamundësohet shpresa e tyre për t’u kthyer...”10.  

Që shpërngulja e popullsisë shqiptare myslimane për në Turqi ose 

edhe për në Shqipëri, të kryhej sa më parë që ishte e mundur, 
Mbretëria Serbo−Kroate−Sllovene (SKS−së), komunitetin mysli−

man e ndau në dy organizata fetare. E para ishte Bashkësia Fetare 
Islame e Bosnjës e Hercegovinës, e cila pati një autonomi të plotë 

që buronte nga Kushtetuta e miratuar që nga koha e Perandorisë së 
Austro−Hungarisë. Qendra e saj ishte Sarajevë, ndërsa me të udhë−

hiqte Reis−ul−Ulemaja. Organizata e dytë fetare ishte Myftinia 
Supreme, në kuadër të së cilës përfshihej komuniteti mysliman i 

Kosovës, Maqedonisë, Malit të Zi dhe Sanxhakut. Qendra e saj 
ishte Beogradi, ndërsa me të udhëhiqte kryemyftiu, i cili njihej si 

myftiu suprem11. Për dallim nga BFI−ja e Bonjës e Hercegovinës, 
Myftinia Supreme ishte nën varësi të plotë të Qeverisë së SKS−së, 

përkatësisht të Ministrisë së Fesë. Veprimtaria e saj mbështetej mbi 
një rregullore të miratuar gjatë vitit 1919, e cila në vitin 1920 kaloi 
në Ligj12. Sipas dispozitave të asaj rregulloreje, tërë pushteti ishte 

përqendruar te kryemyftiu dhe myftinjtë e qarqeve e të rretheve, të 
cilët emëroheshin nga ana e ministrit të Fesë. Në krye të këtyre 

institucioneve u emëruan njerëz më të besuar të pushtetit, siç ishin 

                                                            
10 AJ. 411. 2/16 
11 Qerim Lita, Shenjat e Kohës, Konica Press, Shkup 2019, fq, 79-80. 
12 Po aty. 



QERIM LITA32 

Hasan Rebac, Mehmet Zeki, Talat Selim etj. Se vërtetë tërë hie−

rarkia udhëheqëse e saj ishte nën mbikëqyrje të plotë të pushtetit, 
dëshmon shkresa e Hasan Rebacit, dërguar më 23 mars 1920 krye−

myftiut, Mehmet Zeki, përmbajtja e së cilës ishte me sa vijon: 

 “Jam informuar se myftiu i Qarkut të Ohrit, z. Hajredin Ahmeti, 
dhe myftiu i rrethit të Dibrës, z. Hysni Aliu, koketojnë me shqip−
tarët dhe punojnë kundër shtetit tonë. Ata janë njerëz shumë të 
rrezikshëm, prandaj në interes të shtetit duhet sa më parë të 
ndërrohen nga ato pozita... Në informatën e njëjtë përmendet edhe 
një farë Hafiz Sherifi (Sherif Langu) si ndihmës myftiu gjithashtu si 
një figurë e rrezikshme për shtetin tonë.”13.  

Në kuadër të fushatës së luftës kundër krerëve fetarë, me vetëdije të 
qartë nacionale, duhet përmendur edhe shkresën e 27 marsit të atij 

viti të Hasan Rebacit, përmes së cilës e urdhëronte kryemyftiun, 
Mehmet Zeki, që të ndërmarrë masa kundër disa hoxhallarëve në 

Kosovë e Maqedoni, për shkak se nga njoftimet që i kishin arritur 
nga ana e Ministrisë së Luftës, në ato krahina “në mesin e muha−
medanëve po vërehet një farë lëvizje me qëllim të autonomisë po−
litike e fetare”, dhe se në to “po marrin pjesë edhe hoxhallarët, 

duke mbajtur fjalime të fshehta nëpër xhami...”14.  

Ndërkohë, forcat ushtarako−policore serbe e filluan një fushatë të 

gjerë e tejet brutale, gjoja për kapjen e të arratisurve, përkatësisht të 
anëtarëve të Lëvizjes Kaçake, të cilët përbënin krahun ushtarak të 
Komitetit për Mbrojtjen Kombëtare të Kosovës. Rrjedhimisht, në 

pjesën e parë të vitit 1923 një numër i madh i popullsisë shqiptare 
myslimane qe detyruar t’i braktisë vatrat e tyre. Legata jugosllave në 

Sofje, më 3 qershor, përmes depeshes e njoftonte MPJ−në për një 

13 Po aty. 
14 Po aty, fq. 81. 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

33

vërshim të ri të popullsisë shqiptare myslimane nga Kosova dhe 

Maqedonia e sotme Veriore për në Turqi: “...Në kohë të fundit 
myslimanët nga territori ynë po emigrojnë në Turqi. Një numër i 
caktuar i personave të tillë ngelin në territorin bullgar, për arsye se 
pushtetarët turq në pikën kufitare i pengojnë të hynë brenda. Ata, 
të shpërngulurit nga Serbia e Jugut (mendohet për Kosovën dhe 
Maqedoninë − Q.L.), tash nga Legata jonë në Sofje kërkojnë t’u 
lejojë kthimin në vendin tonë...”15. 

Po ashtu edhe i deleguari jugosllav nga Stambolli i raportonte Beo−

gradit për takimin e tij me këshilltarin e lartë të MPJ−së së Turqisë, 
Mexhit Beu, i cili siç bëhet me dije, ka shprehur brengosjen e Qe−

verisë së Republikës së Turqisë për gjendjen e rëndë të popullsisë 
myslimane në Jugosllavi: “...Qeveria e Ankarasë – thuhet në raport 

– ka konstatuar se në kohë të fundit ekziston një eksod i vërtetë i 
shpërnguljes së popullsisë myslimane nga vendi ynë. Një dukuri e 
tillë e brengos Qeverinë e Ankarasë, aq më tepër për shkak se edhe 
ashtu ajo gjendet në rrethana të jashtëzakonshme me popullsinë e 
arratisur myslimane, e cila, me Marrëveshjen e Lozanës, ka filluar të 
vijë prej Greqie....”16. 

Autoritetet jugosllave, të frymëzuara nga Ligji për Kolonizim, të 
cilin parlamenti turk e solli më 14 korrik të vitit 1934, i cili, veç 

tjerash, parashihte shpërnguljen e të gjithë turqve të Ballkanit për në 
Turqi, e panë këtë si moment të volitshëm për shpërnguljen e 
tërësishme të popullsisë shqiptare e turke nga vatrat e tyre për në 

Turqi dhe në tokat e tyre të vendoseshin kolonë sllavë Për këtë 
qëllim, parlamenti jugosllav, në mbledhjen e mbajtur më 21 gusht 

të vitit 1934 bëri ndryshimin dhe plotësimin e nenit 55 të Ligjit për 

                                                            
15 АЈ. 370. 9/506. 
16 AJ. 370. 9/522. 



QERIM LITA34 

shtetësi jugosllave, të miratuar gjatë vitit 1928, përmbajtja e të cilit 

ishte si më poshtë:“...Josllavët të cilët në kuptimin e paragrafit të 
dytë të nenit 55, janë bërë shtetas të Mbretërisë, pushojnë të jenë të 
tillë nëse pas hyrjes në fuqi të këtij Ligji e deri me 1 nëntor të vitit 
1938 para organeve kompetente të pushtetit të shkallës së parë ose 
në cilëndo përfaqësi tonën diplomatike ose konsullore në botën e 
jashtme, deklarojnë se tërhiqen nga shtetësia. Deklaratat të cilat i 
janë dorëzuar pushtetit të përmendur, si edhe përfaqësive diploma−
tike e konsullore nga ana e personave në fjalë pas 1 nëntorit të vitit 
1938, e deri në hyrje në fuqi të këtij Ligji, do të konsiderohen si të 
dërguara me kohë...”17. 

Po në këtë periudhë kohore Dhoma e Reformës Agrare në Shkup 
filloi një fushatë të gjerë të konfiskimit të tokës pjellore nëpër 

vendbanimet shqiptare. Aksioni parashihte që “fshatarëve shqiptarë 
t’u lejohej vetëm 0,4 hektarë tokë për një anëtar të familjes”. 

Qëllimi kësaj politike antishqiptare, siç njoftohemi nga burimet e 
shumta të proveniencës policore e ushtarake jugosllave, ishte 

“dëshpërimi i banorëve shqiptarë”, sidomos i fshatrave që shtrihes−
hin buzë Malit Sharr e deri në hapësirën Kumanovë−Prishtinë, ku 

kompaktësia shqiptare ishte tepër e madhe. Autoritetet e Beogradit 
shpresonin që, përmes këtyre masave të ashpra agrare, do t’i dety−

ronin shqiptarët t’i braktisin vatrat e tyre e të shpërnguleshin për në 
Turqi18. 

Ndërkohë, qeveria e Stojadinoviqit, në shtator të vitit 1935 e the−

meloi Komitetin Ndërministror19, i cili në tetor të atij viti e hartoi 
“Projektin” për, siç thuhej, “shpërnguljen e elementeve josllave nga 

17 AJ. 411. 2/33-34. 
18 Qerim Lita, Shaban Efendia atdhetar i devotshëm, Kumanovë 2010, fq. 74. 
19 АЈ. 370-9/638-641. 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

35

Serbia Jugore”. Në të veç tjerash thuhej se çështja e shpërnguljes 

“duhet rregulluar sa më parë përmes konventës speciale” midis 
Jugosllavisë dhe Turqisë, si dhe midis Jugosllavisë dhe Shqipërisë, 

ashtu sikurse “kjo çështje është zgjidhur midis Turqisë dhe Ruma−
nisë”. “Në rast se me Shqipërinë – thuhej në vazhdim – nuk do të 
mund të arrihet marrëveshje për shpërnguljen e shqiptarëve në 
Shqipëri ose nëse shqiptarët nuk dëshirojnë të shpërngulen në Tur−
qi, menjëherë duhet shkuar në dispozitat ligjore ekzistuese për 
shpërnguljen e këtij elementi nga zonat kufitare në brendi të vendit 
dhe popullzimin e zonave të njëjta me popullsi të kombësisë jugos−
llave....” Projekti, për të gjithë ata persona, të cilët “shprehnin 
dëshirën për shpërngulje”, përkatësisht, jepnin deklaratë se tërhi−
qeshin nga shtetësia jugosllave, parashikonte lehtësime të shumta20. 

Për rrjedhojë, Ministria e Punëve të Jashtme Jugosllave, më 11 
dhjetor 1935, urdhëronte legatën e saj në Ankara që sa më shpejt që 

është e mundur të iniciojë arritjen e një konvente me Qeverinë e 
Republikës së Turqisë, për “shpërnguljen e popullsisë myslimane 
nga viset jugore për në Turqi”. Kjo çështje, thuhej në urdhëresë, 
“është e një rëndësie të shkallës së parë për vendin tonë”, prandaj 

kësaj “t’i kushtoni vëmendje sa më të madhe” dhe të bëni çmos që 
“me Qeverinë turke të arrihet sa më parë marrëveshja e propo−
zuar...”21. Burimet diplomatike jugosllave nxjerrin në pah se, 
përkundër përpjekjeve të shumta nga Beogradi zyrtar për ta bindur 
Ankaranë të nënshkruajë sa më parë një konventë të tillë edhe me 

Jugosllavinë, kjo çështje për qeverinë turke nuk ishte me prioritet, 
për arsye se, sipas tyre numri i popullsisë turke në këtë shtet (jugos−

llav) arrinte shifrën prej rreth 50.000 banorëve, që për dallim nga 

                                                            
20АЈ. 370-9/642-643. 
21 AJ. 370-9-662. 



QERIM LITA36 

shtetet tjera ballkanike, si p.sh. në Bullgari, numri i të cilëve ishte 

400.000, Greqi, 300.000 dhe Rumani 450.000, aty përbënte një 
pakicë e parëndësishme22. Këto të dhëna, edhe pse ishin reale, binin 

ndesh me planet dhe projektet serbomëdha, të cilat parashikonin të 
shpërngulnin rreth 750.000 myslimanë (550.000 i konsideronin për 

shqiptarë dhe 200.000 turq) nga tokat shqiptare, të cilat gjatë vitit 
1913 iu aneksuan Serbisë:  

“Për ne është shumë me rëndësi – i shkruante më 18 tetor 1935 
Stojadinoviqi përfaqësuesit diplomatik jugosllav në Ankara – që 
Ligji turk për kolonizim parasheh emigrimin në Turqi jo vetëm të 
turqve, por edhe të popullsisë së kulturës turke,... për arsye se në 
këtë mënyrë për ne ekziston mundësia që, krahas turqve, të cilët do 
t’i shpërngulim nga vendi ynë për në Turqi, të fusim edhe një 
numër më të madh të shqiptarëve”23.  

Pas përpjekjeve thuajse trevjeçare, autoritetet jugosllave, duke e 

shfrytëzuar Konferencën e Marrëveshjes Ballkanike, punimet e së 
cilës u mbajtën gjatë muajit shkurt 1938 në Stamboll, arritën ta 

bindin qeverinë turke për fillimin e negociatave rreth konventës. 
Kryeministri jugosllav, M. Stojadinoviq, më 29 mars 1938, përmes 

një telegrami të shifruar, e porosiste të deleguarin e tij në Ankara, 
Axhemoviq, të veprojë te autoritetet turke rreth përshpejtimit të 

fillimit të negociatave për shpërnguljen e popullsisë shqiptare mys−
limane për në Turqi: 

“Në mbledhjen e Ankarasë qe vendosur që në muajin e ardhshëm 
në Stamboll të organizohet konferenca për çështjen e shpërnguljes 
së turqve. Më 7 prill në Stamboll takohet Këshilli ekonomik të 
Marrëveshjes Ballkanike. Prandaj vlerësoj se do të ishte e 

22 AJ. 370. 9/ 632. 
23 AJ. 370. 9/630-631. 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

37

përshtatshme që me atë rast të takohen edhe përfaqësuesit për 
çështjen e shpërnguljes. Në atë mënyrë nga të dy anët do të ruhej 
sekreti rreth negociatave për këtë çështje. Në këtë këndvështrim në 
Beograd i është folur Numanit, i cili parimisht u dakordua. Ju lutem 
këtë çështje hulumtojeni në vendin kompetent dhe nëse janë da−
kord, le të dërgojnë ftesë të nevojshme”24. 

Ndërkohë, autoritetet turke propozuan që negociatat të fillonin më 

7 qershor 1938 në Stamboll, me të cilin propozim u dakordua edha 
pala jugosllave25. Në fakt, negociatat filluan më 9 qershor dhe 

zgjatën deri më 11 korrik. Delegacionin turk e përfaqësonte Hasan 
Saka, deputet i popullit dhe ish ministër, ndërsa delegacioni jugos−

llav përbëhej nga Millan Ristiq, shef i Dhomës Politike pranë Mi−
nistrisë së Punëve të Jashtme, dhe Vojsllav Magovçeviq, inspektor 

pranë Ministrisë së Bujqësisë. Në negociata ishte paraparë të merrte 
pjesë edhe një delegat rumun dhe një mbikëqyrës grek26. Shefi i 

delegacionit jugosllav, M. Ristiq, më 14 qershor 1938, i shkruante 
M. Stojadinoviqit për rrjedhat e negociatave, sipas të cilit, turqit 

ishin dakorduar për dy çështje thelbësore: “1) në afat prej gjashtë 
viteve të pranojnë 200.000 vetë nga Serbia Jugore (Kosova dhe 
trevat shqiptare në Maqedoni e Mal të Zi – Q. L.). Fëmijët nën 
moshën 10−vjeçare nuk hynë në këtë kuotë, e as që jepet 
dëmshpërblim për ta. 2) që në këtë kuotë të hynë edhe shqip−
tarët”27. 

Negociatat, siç u tha më lart, zgjatën deri më 11 korrik, kur të dy 

palët negociuese e parafuan tekstin përfundimtar të Konventës. Në 
mbledhje u vendos që të përgatitet një komunikatë që do t’i përci−

                                                            
24 AJ. 370. 9/773. 
25 AJ. 370. 9/776. 
26 AJ. 370. 9/893-924. 
27 AJ. 411. 2/54. 



QERIM LITA38 

llej shtypit të të dyja vendeve nën kujdesin e Agjencisë së Anado−

llisë, përmbajtja e së cilës ishte si më poshtë: 

“Komisioni për shpërngulje i formuar për të studiuar e për të 
shqyrtuar çështjet që kanë të bëjnë me shpërnguljen e turqve të 
Jugosllavisë, u mblodh më 9 qershor 1938 në Stamboll nën udhë−
heqjen e Sh. së T. Hasan Saka, deputet dhe Kryetar i Seksionit turk 
të Këshillit Ekonomik për Mirëkuptim Ballkanik, dhe i ka përfun−
duar punët e tij më 11 korrik 1938, duke sjellë një rezultat pozitiv 
dhe të kënaqshëm për palët e interesuara të të dyja vendeve mike 
dhe aleatë. Ky komision përbëhej prej z−ve Hasan Saka, Xhevdet 
Atasagan, Drejtor i Përgjithshëm për vendosjen e popullatës, në 
Ministrinë e Higjienës dhe të Asistencës Sociale, Millan A. Ristiq, 
shef i Seksionit Ballkanik në Ministrinë e Punëve të Jashtme të 
Jugosllavisë dhe Vojsllav V. Magovçeviq, Inspektor në Ministrinë e 
Bujqësisë. Delegatët e kanë sigluar tekstin e Konventës që e qeveris 
dhe e rregullon shpërnguljen e turqve të Jugosllavisë. që pastaj të 
njëjtën t’ua prezantojnë qeverive të tyre përkatëse. Kjo konventë 
do të firmoset sapo qeveritë përkatëse ta kenë miratuar dhe do të 
hyjë në fuqi kur të ratifikohet”28. 

Konventa parashihte që brenda gjashtë viteve, duke filluar nga viti 
1939 e deri në vitin 1944, nga Kosova, trevat shqiptare në Maqe−

doninë e sotme Veriore dhe Mali i Zi të shpërnguleshin gjithsej 
40.000 familje shqiptare myslimane. Kjo çështje sqarohej në nenin 
IV të Konventës, ku thuhej shprehimisht:  

“Riatdhesimi i këtyre 40.000 (mijë) familjeve do të bëhet në afat 
brenda gjashtë viteve, me këto përpjesëtueshmëri: 

28 AJ. 370. 9/893-924. 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

39

Në vitin 1939 : 4.000 (mijë) familje 
Në vitin 1940 : 6.000 (mijë) // 
Në vitin 1941 : 7.000 (mijë) // 
Në vitin 1942 : 7.000 (mijë) // 
Në vitin 1943 : 8.000 (mijë) // 
Në vitin 1944 : 8.000 (mijë) // 

Nëse kjo kuotë – pjesë vjetore nuk do të mund të realizohej për 
shkak të ndonjë pamundësie rasti, të dyja palët kontraktuese do të 
merren vesh përmes legatave përkatëse për numrin e të shpërngu−
lurve që do të zbrazen a largohen në një anë e do të pranohen në 
anën tjetër, tre muaj para se të fillojë periudha e shpërnguljes. 
Ndërkaq, kuptohet se këto ndryshime rasti të numrit vjetor të të 
shpërngulurve nuk mund të zgjasin më tepër se një vit prej afatit të 
caktuar për shpërngulje prej gjashtë muajsh. 

Periudhat vjetore të shpërnguljes do të zgjasin që nga fillimi i muajit 
maj deri më pesëmbëdhjetë tetor, përveç kur të jetë fjala për kon−
tingjentin e të shpërngulurve për vitin e parë e i cili do të fillon të 
zbrazet e largohet vetëm në fillim të korrikut të vitit 1939”29. 

Për çdo familje të shpërngulur Jugosllavia ishte e detyruar t’i pa−

guajë Turqisë nga 500 lira turke, ndërsa tërë prona e patundshme e 
të shpërngulurve kalonte në pronësi të shtetit jugosllav. Që Kon−

venta të bëhej e plotfuqishme, nevojitej legalizimi dhe ratifikimi i 
saj, që palët negociuese për, siç thuhej, “shkaqe politike” nuk re−
komandonin procedurë të rregullt për legalizim. Sipas tyre, më mirë 

do të ishte “Konventa të jetësohej përmes rregullores, ndërsa më 
pas të legalizohej përmes ligjit të ardhshëm financiar”30.  

                                                            
29 Po aty. 
30 Po aty. 



QERIM LITA40 

Neni II i Konventës i përcaktonte rajonet të cilat i ishin nënshtruar 

shpërnguljes, që ishin si më poshtë: 

“1) Rrethet e Banovinës së Vardarit, si: 

Nga Mali Sharr (Prizreni), nga Gora (Dragashi), nga Podgurra 
(Suhareka), nga Nerodimja (Ferizaji), nga Pollogu i Poshtëm (Te−

tova), nga Pollogu i Epërmë (Gostivari), nga Galica (Radastushi), 
nga Dibra (Dibra), nga Struga (Struga), nga Graçanica (Prishtina), 

nga Kaçaniku (Kaçaniku), nga Gjilani (Gjilani), nga Presheva (Pres−
heva), nga Prespa (Rresnja), nga Ohri (Ohri), nga Kërçova (Kërço−

va), nga Krusheva (Krusheva), nga Poreçi (Brodi i Jugut), nga Pri−
lepi (Prilepi), nga Manastiri (Manastiri), nga Kavadari (Kavadari), 

nga Marihova (Manastiri), nga Negotini mbi Vardar (Negotini mbi 
Vardar), nga Shkupi (Shkupi), nga Kumanova (Kumanova), nga 

Velesi (Velesi), nga Ovçe Pole (Sveti Nikola), nga Shtipi (Shtipi), 
nga Koçani (Koçani), nga Radovishi (Radovishi), nga Strumica 

(Strumica), nga Dojrani (Vallandova), nga Gjevgjelia (Gjevgjelia), 
nga Kriva Pallanka (Kriva Pallanka), nga Kratova (Kratova), nga 

Carevo Sello (Carevo Sella), nga Malesheva (Berova); 

2) Rrethet e Banovinës së Zetës, veçmas:

Nga Peja (Peja), nga Istogu (Istogu), nga Mitrovica e Kosovës (Mi−
trovica), nga Gjakova (Gjakova), nga Podrimja (Rahoveci); 

3) Rrethet e Banovinës së Moravës, si :

Nga Llabi (Podujeva), nga Vuçitërna (Vuçitërna), nga Drenica 
(Skënderaji). 

Qeveria Jugosllave do të vendos vetë se në cilat rajone do të nisë së 
pari shpërngulja.”31. 

31 Po aty. 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

41

Për sa u tha më sipër, shihet qartë se me përjashtim të disa rajoneve 

në pjesën lindore të Maqedonisë së sotme, ku siç dihet banorët 
myslimanë i takonin kombësisë turke (turk−juruk), të gjitha rajonet 

e tjera ishin të populluara me popullsi shqiptare myslimane. Burimet 
e proveniencës policore e ushtarake jugosllave bëjnë të ditur se 

Beogradi zyrtar nuk ishte i kënaqur me Konventën e parafuar, duke 
kërkuar që asaj t’i shtohej edhe shkëmbimi i popullsisë, përkatësisht 

dëbimi edhe i 100.000 shqiptarëve tjerë për në Turqi dhe vendosja 
e elementit ortodoksë nga Turqia në Jugosllavi. Mirëpo, këto shifra 

nuk i kënaqnin apetitet e pushtetarëve serbo−mëdhenj, sepse, sipas 
tyre, dëbimi i 400.000 shqiptarëve nuk i plotësonte “interesat e tyre 

shtetërore e nacionale serbe”, e që ishte “dëbimi deri në shqiptarin 
e fundit” nga tokat e tyre etnike dhe kolonizimi me elemente serbe 

e malazeze, për arsye se numri i përgjithshëm i shqiptarëve nën 
pushtimin e tyre arrinte shifrën prej rreth 732.000 banorësh. Nisur 

nga kjo, ata planifikonin nënshkrimin e një konvente të ngjashme 
sikurse me Republikën e Turqisë edhe me Qeverinë Mbretërore të 

Shqipërisë, për shkëmbim të popullsisë, përkatësisht dëbimin e 
100.000 shqiptarëve myslimanë në Shqipëri dhe sjelljen e 100.000 

shqiptarëve të krishterë (ortodoksë), që ata i konsideronin për 
“serb”. Për realizimin e këtyre planeve antishqiptare, qeveria ju−

gosllave parashikonte themelimin e Inspektoratit Suprem, me 
qendër në Shkup dhe me dy qendra rajonale, në Prishtinë e Pejë. 
Themelimi i këtij inspektorati u iniciua nga Ministria e Punëve të 

Brendshme, e cila në elaboratin me titull “Problemet dhe metodat e 
shpërnguljes së shqiptarëve dhe turqve nga Serbia Jugore për në 

Turqi”, hartuar më 23 tetor 1938, ndër të tjera, potenconte: 

“...Që të mund të zbatohet me trazira sa më të vogla kjo punë e rëndë 
e delikate për interesin shtetëror e kombëtar, nevojitet sa më parë, që 



QERIM LITA42 

në muajin janar, të themelohet Inspektorati Suprem për shpërnguljen e 
shqiptarëve e turqve për në Azi, me qendër në Shkup, i cili do të ketë 
dy qendra të veta rajonale, në Prishtinë dhe Pejë...”32. 

Pikërisht këto projekte antishqiptare e nxitën parinë e atëhershme 
shqiptare, të cilës i printe Ferhat bej Draga, që të ndërmarrin masa 

urgjente për pengimin e zbatimit të tyre në praktikë. Ministria e 
Punëve të Jashtme të Mbretërisë Jugosllave, më 5 gusht të vitit 

1938, përmes një shkrese, e njoftonte legatën e vet në Ankara se 
para pak kohësh, një delegacion shqiptar i udhëhequr nga Ferhat 

bej Draga dhe Maliq Pehlivani kanë udhëtuar për në Stamboll.  

“Nga të dhënat e marra si duket të gjithë ata kanë udhëtuar për në 
Turqi për të vepruar te qeveria turke me qëllim që mos të 
nënshkruhet Konventa rreth shpërnguljes së myslimanëve nga viset 
tona jugore ose së paku në të të mos përfshihen shqiptarët të cilët 
jetojnë në mbretërinë tonë. Si duket ata, deputetëve të parlamentit 
turk u kanë dorëzuar një memorandum, me të cilin i kanë paraqitur 
pikëpamjet e veta për atë çështje....”33.  

Fushëveprimi i parisë shqiptare, krahas atij diplomatik, u përqen−
drua edhe në aktivitetin e brendshëm, i cili zhvillohej përmes 

mbledhjeve dhe tubimeve të ndryshme të organizuara anembanë 
trevave shqiptare nën pushtimin jugosllav. Tema boshte e këtyre 

takimeve, siç bënin të ditur raportet ushtarake e policore jugosllave, 
ishte ndërprerja e shpërnguljes së popullsisë shqiptare nga vatrat e 
tyre. Është me rëndësi të theksohet fakti se përkrah Ferhat Dragës u 

rreshtuan një numër i madh i intelektualëve shqiptarë të kohës, 
shumica e tyre ulema të njohur shqiptarë, si: hafiz Sherif Langu, 

Bedri ef. Hamidi, Ataullah ef. Kurtishi, Mulla Idriz Gjilani, Shaban 

32 ДАРМ. 1. 613. 1. 68/1243-1244. 
33 Q.Lita, Shenjat e Kohës, vepra e cituar, po aty, fq. 139-140. 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

43

Efendiu, Sherif Voca, Remzi ef. Abdullau, Azem hoxhë Latifi, 

mulla Hajdar Jashari, Fetah Efendiu, Ibrahim Lutfiu, Kadri Saliu, 
Shuaip Kamberi, Shaip Mustafa e shumë të tjerë. Burimet policore 

komuniste maqedonase vënë në dukje për një fushatë te gjerë 
kundër shpërnguljes, që asaj kohe qe zhvilluar nga Shaban Efendiu, 

Azem Hoxha, Abdulla ef. Ebibi, Mulla Hajdari, Lutfi ef. Ahmeti e 
ulema të tjerë shqiptarë nga Fushëgropa e Kumanovës dhe Lugina e 

Preshevës: 

“...Shaban Osmani (Efendiu) dhe Azem Hoxha..., që të përfitonin 
simpati tek kombi shqiptar, kishin lëshuar parulla të ndryshme 
kundër shpërnguljes. Kur fshatarët tanë filluan të shpërngulen për 
Turqi, Shabani i ndaloi dhe ju fliste me parulla të ndryshme, se do 
të vijë dita kur këtu do të qeverisë Shqipëria etnike. Kështu ai fliste 
para masave dhe nëpër kafene...Shabani si intelektual ndërsa Azemi 
si hoxhë kishin ndikim dhe autoritet të lartë, posaçërisht te ele−
mentet kulake...”34.  

Fushatë të tillë asaj kohe u zhvillua në mbarë hapësirën shqiptare 

nën pushtimin jugosllav, ku krerët shqiptarë kërkonin nga bashkë−
kombësit e tyre mos i lëshonin vatrat e veta, duke u thënë se push−

teti “mund t’ua konfiskonte tokën, por shtëpitë nuk mund t’ua 
merrte”, se një politikë e tillë nuk do të zgjaste shumë dhe se “do të 

vijë dita që Shqipëria do t’i çlirojë të gjitha viset e robëruara shqip−
tare që nga Shkupi e deri në Prishtinë...”35. 

Komandanti i Armatës III, Millan S. Jekmeniq nga Shkupi, e vinte 

në dijeni Shtabin e Përgjithshëm të Armatës në Beograd se Ferhat 
Draga kishte filluar një aksion në mbarë hapësirën shqiptare. Sipas 

                                                            
34 ДАРМ. 1. 885. Д. 432000948, Изјава...3. XII. 1948 год., Куманово; Q. Lita, 
Shaban Efendia, vepra e cituar, po aty, fq. 264-267. 
35 Q. Lita, Shaban Efendia, po aty, fq. 74. 



QERIM LITA44 

vlerësimit të tij, nën ndikimin e aksionit të Ferhat bej Dragës dhe 

zhvillimeve politike ndërkombëtare, “propaganda shqiptare në Jug” 
asnjëherë nuk kishte qenë më e gjallë36. Një vlerësim të tillë e patën 

edhe organet policore jugosllave, të cilat e vinin në dukje faktin se 
“shqiptarët janë tepër të dëgjueshëm ndaj kërkesave të parisë së 

tyre”, që, siç do të shprehen, “tani më rreth tre vite të tëra nuk 
shesin asnjë pëllëmbë tokë”37. 

Në janar të vitit 1939 M. Jekmeniqi i shkruante Komandës së 
Shtatmadhorisë në Beograd, për një propagandë të fuqishme që po 

zhvillohej në Dibër të Madhe kundër shpërnguljes. 

 “Shqiptarët nga Dibra të cilët kanë farefis në Shqipëri kanë marrë 
nga ata letra nëpërmjet të cilave i këshillojnë që bagëtinë dhe pronat 
në asnjë mënyrë të mos i shesin dhe të mos shpërngulen për Turqi 
ose Shqipëri, sepse patjetër duhet të ngelin në qytet që të gjithë, 
ashtu që për ta parë faktori ndërkombëtar se ato vise janë të banuara 
kryesisht me shqiptarë, ndërsa në Shqipëri për këtë çështje punohet 
me një intensitet të lartë dhe se ekziston shpresa e arsyeshme se për 
këtë do të ketë sukses”38.  

Ndërkohë, një burim i xhandarmërisë jugosllave njoftonte se gjatë 

muajit dhjetor të vitit 1939, kryetari i Mexhlisit të Ulemasë së 
Shkupit, hafiz Sherif Langu, kishte qëndruar në Manastir, me ç’rast 

“në mesin e popullsisë shqiptare ka agjituar që mos shpërngulen për 
Turqi”39. Ngjashëm sikurse Sh. Langu vepronin edhe anëtarët tjerë 

36 Po aty, dok. nr. 51, fq. 191-196. 
37 ДАРМ. Ф. ВИИ. М.346, Прилике у Јужној Србији 1938 год. 
38 Arkivi Shtetëror i Republikës së Maqedonisë – Agjencia Shtetërore e arkivave të 
Kosovës, Politika e Mbretërisë jugosllave ndaj shqiptarëve dhe Shqipërisë 1929-1941, 
Përmbledhje dokumentesh, përzgjedhjen, parathënien dhe redaktimin, Qerim Lita, dok. 
nr. 64, Shkup-Prishtinë 2012, fq. 213.  
39 Po aty, dok.nr. 121, fq. 283; Q. Lita, Shaban Efendiu, vepra e cituar, po aty, fq. 83. 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

45

të Mexhlisit të Ulemasë. Në elaboratin e hartuar në vitin 1954 nga 

Komisioni për organizimin dhe udhëheqjen e procesit të 
shpërnguljes së popullsisë myslimane (shqiptare e turke) pranë KQ 

të PKM−së, ndër të tjerash, kështu përshkruhet veprimtaria e 
Ataullaf ef. Kurtishit kundër shpërnguljes së popullsisë shqiptare për 

në Turqi midis dy luftërave botërore:  

“...Reformat e Qemal Ataturkut në Turqi, posaçërisht rreth çështjes 
së fesë dhe mbulesës,...shkaktuan një huti dhe frikë bukur të madhe 
te masat myslimane në Maqedoni. Në këtë rol të madh patën një 
pjesë e hoxhallarëve, të cilët, për shkak të atyre reformave, ishin të 
detyruar ta braktisin Turqinë dhe të vendosen te ne. Më i njohuri në 
mesin e tyre ishte Ataullah Hoxha, i cili në Turqi ishte i dënuar me 
vdekje, por arriti të ikte dhe të vinte në Shkup, ku e hapi medresenë 
e tij të lartë. Ataullah Hoxha,...bëhet një udhëheqës fetar shumë i 
njohur dhe me ndikim në pakicën turke (shqiptare – Q.L.). Aktiviteti 
politik i tij në atë kohë ishte përqendruar kundër shpërnguljes, duke 
e quajtur Turqinë si vend të pafe, shtet ku nuk ekziston morali dhe 
ku nuk respektohen liritë fetare. Shembulli i Ataullah Hoxhës nuk 
është i vetëm, por pati edhe të tjerë, që në mënyrë aktive punonin 
kundër shpërnguljes për Turqi, të cilët në vitet e fundit të Jugosllavisë 
së vjetër, e ngadalësuan këtë proces...”40. 

Një aktivitet të dendur kundër shpërnguljes, asaj kohe, pati edhe 
Bedri ef. Hamidi, i cili në vitin 1939 zhvilloi një vizitë disamujore 
në të gjitha qendrat më të rëndësishme të Mexhlisit të Ulemasë së 

Shkupit, si: Prishtinë, Prizren, Gjilan, Ferizaj, Pejë, Mitrovicë, Gja−
kovë, Preshevë, Kumanovë, Tetovë, Gostivar, Dibër, Kërçovë, 

                                                            
40 Problemi Shqiptar në RP(S) të Maqedonisë 1944-1974, përmbledhje dokumentesh 
vëllimi II, përzgjedhjen, redaktimin, përkthimin, parathënien dhe hyrjen Qerim Lita, 
Logos-A, Shkup-Prishtinë-Tiranë 2018, dok. nr. 116, fq. 169-181. 



QERIM LITA46 

Strugë, Ohër, Manastir, Ulqin, Novi Pazar etj., me ç’rast mbajti 

ligjërata me karakter fetar e politik në xhamitë kryesore të këtyre 
qendrave. Për tërë atë aktivitet të tij, përmes një raporti prej më 

shumë se 200 faqesh, ai njoftonte Mexhlisin e Ulemasë së Shkupit 
për gjendjen e mjerueshme të popullsisë myslimane: 

“...Si pasojë e Luftës së Parë Botërore, e cila pati një ndikim të 
madh në zhvillimin e jetës së përgjithshme të këtyre myslimanëve, 
është shpërngulja e familjeve të tëra për në Republikën e Turqisë. 
Hovi i kësaj shpërngulje u shtua sidomos pas përfundimit të luftës. 
Shkak i kësaj shpërngulje ishte vendimi i prerë për zbatimin e re−
formave agrare, reformë kjo që familjet myslimane i la në rrugë të 
shkreta. Padyshim, lufta solli pasoja të rënda dhe myslimanët nuk 
arritën të gjenden në situatën e krijuar fill pas luftës. Shpëtimin e 
kërkonin në shpërngulje, e cila po përpinte familje të tëra myslima−
ne dhe, kësisoj, vendbanimet myslimane po e humbisnin karakterin 
dhe frymën islame... Kjo shpërngulje nuk po ndikonte vetëm në 
zvogëlimin e numrit të myslimanëve, por shkaktonte dhe një psi−
kozë edhe tek ata pak myslimanë që nuk kishin braktisur vendlind−
jet e tyre, të cilëve po ua mbyste impulsin për jetë e për punë. Në 
shumë vise..., me shpërnguljen e familjeve të tëra u humb shumica 
e myslimanëve dhe me këtë edhe pesha e tyre në drejtimin e këtyre 
vendbanimeve. Falë Zotit, kohëve të fundit ky trend është zvogë−
luar, por pasojat po ndjehen akoma në të gjitha sferat e jetës tek 
myslimanët e ngelur, sidomos në sferën ekonomike. 

Të theksojmë këtu se, reforma agrare, e cila ishte shkaku kryesor i 
varfërimit të të gjithë shtresave të myslimanëve dhe që i nxiti në 
shpërngulje, la pasoja edhe më të mëdha. Përveç që ishte një 
zgjidhje jofatlume, u zbatua në mënyrë shumë të egër, duke e pro−
letarizuar një numër shumë të madh të myslimanëve, kurse familjet 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

47

e tëra myslimane i solli në varfëri të skajshme. Kjo ndodhi për shkak 
se tokat nuk iu morën vetëm pronarëve të mëdhenj, por edhe atyre 
të vegjël, të cilët tokën e kishin të vetmen pasuri, kurse punën 
bujqësore të vetmen mënyrë jetese. Me këtë plan joracional eko−
nomik shkatërruan shumë familje myslimane, sollën pasoja edhe në 
sferat e tjera të jetës, sepse pa një bazë materiale nuk ka kurrfarë 
perspektive. Prandaj, edhe nëse ka pasur ndonjë përpjekje vullnet 
apo dëshirë tek myslimanët për ngritje kulturore e arsimore, mun−
gonin mjetet materiale dhe kjo bëhet pengesa kryesore e zhvillimit 
të tyre. Vendet e braktisura myslimane nisën të popullohen nga të 
tjerët, proces ky që u emërua kolonizimi me vullnetarë...”41.  

Veprimtaria atdhetare e Ferhat bej Dragës dhe bashkëveprimtarëve 
të tij, më së miri përshkruhet në analizën me titull “Propaganda 

shqiptare”, hartuar më 12 mars të vitit 1939 nga kryeshefi i njësisë 
administrativ në Shkup, Nik Dimitrijeviq. Në të, ndër të tjera, 

thuhej se pas vrasjes së Hasan Prishtinës, irredentizmit shqiptar i 
prin Ferhat bej Draga, veprimtaria e të cilit “zbatohet përmes rrugës 

konspirative”. Shenja të dukshme të veprimit të Dragës dhe miqve 
të tij ishin “përpjekjet që shqiptarët të tubohen në radhët e ngushta, 

të zgjedhin njerëzit e tyre, të cilët do t’i përfaqësojnë në Kuvendin 
Kombëtar, si dhe njerëzit e tyre në krye të administratave komuna−

le”42. Ndër bashkëpunëtorët më të ngushtë të tij ishin mësuesit e 
mësim−besimit fetar, hoxhallarët dhe zyrtarët e vakëfeve. Me 
qëllim “që kompaktësia të jetë sa më e madhe – thuhej më tej në 

analizë – ka ardhur edhe deri te pajtimi i gjaqeve e kontesteve të 
tjera nga ana e parisë shqiptare”43. 

                                                            
41 ДАРМ. 1. 613. 2.1/1-205, Извештај о раду Улема меџлиса у Скопљу за време од 
1 јула 1938 до 1 јануара 1940 године. 
42 Q. Lita, Shenjat e Kohës, vepra e cituar, fq. 127-159. 
43 Po aty. 



QERIM LITA48 

Aktiviteti politik i Lëvizjes Kombëtare Shqiptare i përfshinte dy 

pika më të rëndësishme:  

1. Shpërndarja në popull e literaturës shqiptare, e cila depërtonte

ilegalisht përmes kufirit; dhe 2. Ndërprerja e tërësishme e 
shpërnguljes së shqiptarëve, qoftë për Turqi, qoftë për Shqipëri. 

Sipas Dimitrijiviqit, ky aktivitet i parisë shqiptare, mësuesve fetarë, 
si dhe përfaqësive diplomatike shqiptare në Shkup, Manastir e Beo−

grad, pati ndikim vendimtar që “lëvizja për shpërnguljen, e cila qe 
përfshirë te popullsia e jonë shqiptare deri në vitin 1936, sot të 
ngulfatet”, përkundër faktit se deri në atë periudhë kohore fshatra të 
tëra ishin të gatshme t’i braktisin vatrat e tyre dhe t’i lënë pasuritë e 

tyre pa kurrfarë dëmshpërblimi “vetëm se shteti t’i lirojë nga tatimi 
i tokës, t’u japë pasaporta pa pare dhe t’ua paguajë rrugën deri në 
kufirin tonë”. Nuk patën sukses “as masat e rrepta agrare, as kon−
fiskimi i armatimit”. Prandaj, rruga e vetme që kjo çështje të filloj 

nga pika fillestare është “shpërngulja përmes rrugës së caktuar di−
plomatike sipas Konventës së nënshkruar me Turqinë, edhe pse 
shqiptarët flasin publikisht se në asnjë mënyrë nuk do t’i lëshojnë 
vatrat e tyre...”44, theksonte veç tjerash Nik Dimitrijeviq. 

Duke e përfunduar këtë punim studimor, kushtuar shpërnguljes së 
popullsisë shqiptare myslimane në Turqi dhe rolin e ulemave në 
pengimin e saj, mund të thuhet se procesi i shpërnguljes së shqip−
tarëve për në Turqi deri në vitin 1941 është zhvilluar në disa faza 
kohore. Shpërngulje më të mëdha pati në harkun kohor 1912−
1924, pastaj më 1928−1936 dhe faza e fundit ishte më 1938−1941. 
Kjo e fundit lidhej drejtpërdrejti me Konventën e parafuar më 11 
korrik në Stamboll nga palët negociuese turko−jugosllave, e cila – 

44 Po aty. 



 
SHPËRNGULJA E SHQIPTARËVE MYSLIMANË NË TURQI... 
 

49

siç u tha më lart – parashihte që brenda gjashtë viteve të shpërngu−
leshin 40.000 familje myslimane (shqiptare e turke) për në Turqi. 
Por, deri te kjo nuk u arrit falë veprimtarisë së palodhur të parisë së 
atëhershme shqiptare, të udhëhequr nga Ferhat bej Draga, hafiz 
Sherif Langu, mulla Idriz Gjilani, Ataullah ef. Kurtishi, Bedri ef. 
Hamidi, Shaban Efendia, Azem Hoxha, Mulla Hajdari, Abdullah ef. 
Ebibi, Lutfi ef. Ahmeti, Shherif Voca, Fetah Efendiu, Kadri Saliu, 
Shuaip Kamberi, Ibrahim Lutfiu, Shaip Mustafa e shumë personali−
tete të tjera atdhetare e fetare shqiptare. Aktiviteti i tyre, nga njëra 
anë, si dhe presioni politik nga diplomacia e atëhershme shqiptare 
në Ankara dhe Stamboll, ishin arsyet kryesore që udhëheqja e atë−
hershme politike e Turqisë të mos e nënshkruajë Konventën, me 
çka dështuan të gjitha planet antishqiptare të hartuara nga qarqet 
serbomadhe. Lajmin për mosgatishmërinë e nënshkrimit të Kon−
ventës nga ana e Turqisë e solli i deleguari jugosllav në Ankara, 
Axhemoviq, i cili me 4 maj 1939 i telegrafonte Ministrisë së Punë−
ve të Jashtme në Beograd me sa vijon: 

“Shefi i sektorit ballkanik sot më komunikoi me sa vijon:  

Qeveria e Turqisë është e gatshme ta nënshkruajë Konventën, mirë−
po në situatën e tanishme është e detyruar ta ndërpres çdo aktivitet i 
cili nuk është në përputhje me mbrojtjen kombëtare. Andaj, pasi nuk 
ka mundësi ta zbatojë konventën, e ka patjetër ta shtyjë nënshkrimin. 
Mundet të bisedohet vetëm nëse Jugosllavia është e gatshme ta rrisë 
kontributin e saj për financimin e shpërnguljes. 

Nga e mësipërmja konkludoj se Qeveria e Turqisë dëshiron që 
neve të na kushtëzojë, duke vlerësuar se për këtë ka ardhur mo−
menti i duhur. Shtoj se Turqia nuk i ka ndërprerë punët e shumta 
të cilat fare nuk kanë lidhje me mbrojtjen kombëtare”45. 

                                                            
45 AJ. 370. 9/892. 



50 

NAIM HALIMI 
Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore  
të Shqiptarëve – Shkup  

PRIJËSIT FETARË KUMANOVARË NË 
MBROJTJE TË IDENTITETIT KOMBËTAR – 

AZEM HOXHA 

Në kohën e sistemit monist në vendin tonë shumë është folur e 

është shkruar kundër fesë dhe prijësve tanë fetarë, sidomos ho−
xhallarëve atdhetarë. Shumë prej tyre janë akuzuar si të padëshiruar, 

si njerëz që ishin kundër regjimit, përparimit, vëllazërim−bashkimit, 
shkollimit, madje edhe kundër fesë islame, duke i quajtur si besim−

tar të rrejshëm, fanatikë fetarë, si njerëz që e shpjegonin gabim Ku−
ranin dhe fenë islame, në përgjithësi, andaj si të tillë duhej dënuar. 

Kjo lloj propagande kishte për qëllim që t’i nënçmojë e t’i poshtë−
rojë dhe, më pas, t’i dënojë njerëzit e devotshëm, besimtarët atd−

hetarë shqiptarë, e mbi të gjitha hoxhallarë të mirë. Për fat të keq, 
në këtë kohë, një numër i madh i tyre u akuzuan, u pushuan nga 

puna, u dënuan dhe u dëbuan. Për mendimin tonë, një fushatë e 
tillë zgjati shumë kohë, madje deri vonë, por jo në atë shkallë, si më 

parë. Ata që e patën këtë fat, ku treguan gjithçka që ditën dhe e 
dhanë atë që patën, madje edhe jetën dhe familjen e tyre e sakrifi−

kuan, nuk humbën. Ata nuk i humbi Zoti e as populli, madje nuk i 
harroi as historia, ngase lanë fjalë, vepra, besa dhe pasardhës të mirë. 

Të tillë pati edhe në Kumanovë. Kalimthi po i përmendi disa prej 
tyre, si: Bylbyl Efendiu, Nuhi Efendiu, Shaban Efendiu, Mulla Sa−

diku, Mulla Dulla, Mulla Hajdari, Mulla Azemi, Mulla Jakupi e 
shumë e shumë të tjerë. 



 
PRIJËSIT FETARË KUMANOVARË NË MBROJTJE TË IDENTITETIT… 
 

51

Në mesin e këtyre që përmendëm qe edhe Azem Hoxha, i njohur 

edhe si Azem Latifi−Shtraza ose Mulla Azemi, për të cilin do bëjmë 
fjalë pak më shumë në këtë kumtesë. Azem Hoxha lindi më 1890 

në fshatin Shtrazë të Malësisë së Kumanovës në familjen atdhetare 
të Latifit, vatër kjo e Lëvizjes Kombëtare Shqiptare. Si gjyshi Latifi, 

ashtu edhe i ati, Aliu, morën pjesë në shumë ngjarje të kohës, jo 
vetëm në Karadak, por edhe më gjerë, duke dhënë kontribut të 

çmuar në luftën për liri, të udhëhequr nga Idriz Seferi. Të bindur se 
atdheut i duhet jo vetëm trimëria, por edhe dituria, ata i kushtuan 

rëndësi edhe shkollimit.46 Prandaj e shkolluan edhe Azemin. Ai 
mësimet e para i mori në familje, ku mësoi histori të pashkruar e të 

shkruar, dituri, burrëri, trimëri e atdhedashuri. Duke parë aftësitë, in−
teresin dhe intelektin e malësorit te ai, familja e dërgoi Azemin në 

shkollim të mëtejshëm në Kumanovë, në shkollën fillore (Iptidaije) 
dhe progjimnazin (Ruzhdije), të cilat i mbaroi para kohe dhe me suk−

ses të shkëlqyeshëm. Me udhëzim të hoxhës dijetar e atdhetar, Nuhi 
efendiut,47 (mik shtëpie i familjes së Azemit) dhe axhës Selim (Çaushi, 

ku banonte Azemi)48, djaloshi i ri u regjistrua në Shkup, në Normalen 
e njohur të asaj kohe (Daryl Mualimi), të cilën e mbaroi po ashtu me 

sukses dhe e mori titullin Hoxhë – Mësues i fesë islame.49 

                                                            
46 Deklaratë e Haxhi Xhavit Latifit (i biri Azem Hoxhës), (60) më 14.06.1982, 
Kumanovë. Deklaratë e Izet Latifit (65), më 25.03.1979, Kumanovë. Shih edhe Naim 
Halimi, Azem Hoxha – fetar dhe atdhetar i shquar kumanovar, “Lavaruna”, qershor 
1997, f. 17. Deklaratë e Shukri Latifit (70) Kumanovë, 16.09.1978. Deklaratë e Ali 
Latifitit (67), Kumanovë, më 10.06.1980. 
47 Nuhi efendiu (1863) ishte bir i Isuf agës. Pasi mori mësimet e para fetare në gjuhën 
turke e arabe, e kreu medresenë e vjetër të Kumanovës dhe punoi si mësimdhënës dhe 
udhëheqës i medresesë e nga e cila dolën shumë dijetarë fetarë dhe atdhetarë, të cilët i 
shërbyen popullit në kohët më të vështira.  
48 Selim Latifi-Çaushi ishte udhëheqës i lartë ushtarak dhe atdhetar i shquar 
kumanovar (shtrazjan). U vra në Betejën e Kumanovës në f. Çetircë dhe u varros në 
varret e qytetit (sot spitali i qytet). 
49 Dëshmi është diploma e tij e gjetur në bibliotekën personale në Kumanovë. 



NAIM HALIMI 52 

Por, Hoxha i ri nuk u ndal me kaq. I etur për dituri dhe i përkrahur 

nga arsimtare, dijetarë dhe atdhetarë të kohës, studimet i vazhdoi në 
Stamboll, në medresenë e vjetër (nga koha osmane) “Isa Beu”, ku 

mori titullin myderriz, profesor i teologji−filozofisë. Shokët e tij 
thonë se ai lexonte me pasion çdo gjë që i binte në dorë. Mësoi 

mirë dhe, pos shqipes, e njihte edhe serbishten, turqishten, arabish−
ten e bullgarishten, ndërsa komunikonte edhe rusisht, frëngjisht dhe 

gjermanisht. Ai fitoi njohuri edhe nga shkencat ekzakte, nga mate−
matika, inxhinieria dhe astronomia. Por, në veçanti i interesonte 

çështja shqiptare, shqiptaria nga e cila kishte dalë dhe së cilës donte t’i 
dalë krah, që i kishte borxh dhe donte të punojë për të sa dinte e si të 

mundej, duke mos kursyer asgjë, madje sa jetën nëse e kërkonte ne−
voja. Interesimi për këtë çështje sa vinte e rritej, sidomos kur ra në 

kontakt, jo vetëm me veprat e rilindësve tanë, por edhe me veprim−
tarë të shquar kombëtarë në lagjen Taksim ku banonte.  

 I frymëzuar nga ata, ndonëse i ri, ai mori pjesë në themelim e Or−
ganizatës Politike “Xhemijeti” (Bashkimi) në Shkup më 1919.50 Kjo 

organizatë, edhe pse nuk qe pastër shqiptare, siç e dimë, kishte për 
qëllim mbrojtjen e çështjes shqiptare dhe të myslimanëve në tërësi. 

Nëpërmjet tij dhe anëtarëve si ky, aty u bartën vendimet dhe dety−
rat e Bashkimit (Xhemietit) jo vetëm në anën e Kumanovës e Ka−

radakut, po edhe më tej në Anamoravë e Kosovë, ku u shpërnda 
edhe informatori i saj, gazeta “Hak”, e cila – thënë realisht – edhe 
pse botohej serbisht e turqisht – dha kontribut të çmuar edhe për 

çështjen shqiptare e fetare. 

Azem Hoxha, pos në vendlindje, aktivitetin patriotik e vazhdoi 

edhe në Stamboll. Meqë banonte në lagjen Taksim, siç thamë, të 

50Ditari 50-fletësh në dorëshkrim i shkruar shqip e i gjetur në bibliotekën e tij në vitin 
1982. Shih edhe Naim Halimi, Xhemijeti në ditarin e Azem Hoxhës. 



 
PRIJËSIT FETARË KUMANOVARË NË MBROJTJE TË IDENTITETIT… 
 

53

banuar kryesisht me shqiptar, atij iu dha mundësia edhe më tepër ta 

tregojë veten në çështjen kombëtare. Mësoi shumë prej udhë−
heqësve të Lëvizjes Kombëtare, madje prej tyre mori edhe detyra 

me rëndësi që t’i realizojë kudo që të shkojë. Duke hulumtuar ve−
primtarinë e tij, shohim se edhe në gazetat e kohës ai kritikoi 

shumë dukuri negative që e rëndonin pozitën e shqiptarëve e që u 
vinin nga qarqe të ndryshme, madje e kritikoi ashpër pjesëmarrjen e 

madhe të shqiptarëve në Luftën e Çanakalasë (1915), si të atyre të 
Anadollit që u rekrutuan me dhunë nga strukturat udhëheqëse të 

Sulltanit (Stambollit), jodashamirëse të shqiptarëve, ashtu edhe të 
atyre të Ballkanit, që vullnetarisht shkuan, luftuan e u vranë për pak 

interesa, duke e lënë vendlindjen e tyre në luftë e në flakën e zjarrit.  

Ai shkroi në disa gazeta e në disa gjuhë shumë artikuj për popullin e 

tij liridashës, madje hartoi edhe disa shkresa, ankesa, kërkesa dhe 
memorandume. Kjo, siç shihet nga shkrimet, qe koha e revolucio−

nit të Kemal Ataturkut (me origjinë shqiptare), i cili në Turqi bëri 
një seri reformash për ndërtimin e shtetit modern turk, ku morën 

pjesë edhe shqiptarët (por, siç thotë edhe këtu Azem Hoxha, 
shqiptarët s’fituan gjë nga çështja kombëtare ose fituan fare pak). 

 Hoxhë Azemi, pas mbarimit të studimeve, punoi një kohë si pro−
fesor dhe edukator në medresenë e lartpërmendur, e njohur për 

sukseset e saj, nga e cila mësuan e punuan edhe shumë shqiptarë, të 
cilët më pas u njohën si dijetarë të shquar dhe atdhetarë, jo vetëm 
në viset tona. 

 Hoxha, për nga bindjet politike dhe shtetndërtimi, qe demokrat, 
përkrahës i Nolit dhe i Avni Rrustemit. Disa herë, për t’i realizuar 

detyrat e marra nga veprimtarët (nga Stambolli), shkoi në Shqipëri 



NAIM HALIMI 54 

dhe u kthye me sukses prapë në Turqi.51 Gjatë kësaj kohe edhe më 

tepër e përforcoi bindjen se “kombi dhe feja (ose feja dhe kombi) 
janë dy shtylla kryesore që e formojnë njeriun (personalitetin e tij), 

kombin dhe shtetin. I pajisur mirë me këto cilësi e virtyte të larta, 
Azem Hoxha vendosi të kthehet në atdhe, në Kumanovë (1926), si 

myderriz, me diplomë, ku filloi të punojë si imam, hoxhë dhe 
myfti. Për të rregulluar një konflikt në xhami, punoi derisa e rre−

gulloi edhe në Rahovicë (sot në Luginë të Preshevës), ku edhe hapi 
shkollën nga e cila dolën shumë dijetarë që punuan në të mirë të 

popullit, jo vetëm në atë anë.52 

Ndonëse në kushte tejet të rënda të hegjemonisë serbe, kur shqip−

tarët s’kishin kurrfarë të drejte, Hoxhë Azemi u bë njeri i dashur, i 
besuar dhe i respektuar, me aftësi të shquara intelektuale, me fjalor 

të ëmbël e të sinqertë, me oratori, i palodhshëm, organizator i 
papërtueshëm, familjar shembullor, atdhetar dhe fetar i devotshëm, 

shpjegues dhe ligjërues i denjë i fesë islame, i Kuranit hyjnor, 
shqiptar shembullor, trim sypatrembur dhe atdhetar. 

Përmes gjuhës së bukur shqipe, që e donte më shumë, ai arriti t’i 
përhapë porositë e Zotit dhe të Dërguarit të Tij, Muhamedit, të 

marrë nga Kuranit famëlartë, jo vetëm në Kumanovë e rrethinë, po 
kudo që shkoi. Janë të panumërta ligjëratat e tij, mendimet, thëniet, 

mësimet, këshillimet e fetfatë, që edhe sot përmenden dhe përdoren 
në popull.53 Ai shumë herë thoshte, për ta kuptuar populli më mirë, 
se “feja e kombi janë si mishi e thoni, të pandarë”, duke aluduar që 

edhe populli edhe ai të jetë i bashkuar pa dallim gjinie, pasurie, 
shtrese shoqërore, diturie e nahije. Natyrisht duke qenë hoxhë dhe 

51 Deklaratë e Izet Latifit (67), Kumanovë, 23.07.1986.  
52 Deklaratë e Mulla Jupës (60), Kumanovë, 20 .04.1984.  
53 Deklaratë e Sefë Malokut(58), Kumanovë, 15.04.19787. 



 
PRIJËSIT FETARË KUMANOVARË NË MBROJTJE TË IDENTITETIT… 
 

55

prijës fetar, preokupim kryesor e kishte edukimin dhe arsimimin e 

popullit në fenë islame sipas Kuranit të Shenjtë dhe udhëzimeve të 
profetit Muhamed, por kur ishte në pyetje çështja kombëtare 

shqiptare, asnjëherë nuk e anashkalonte atë, duke e lidhë gjithnjë 
çështjen kombëtare me atë fetare, madje në disa raste kombëtares i 

jepte përparësi, sidomos kur ishte në pyetja shtetndërtimi. 

Atdheun, fenë dhe kombin e Shqipërinë e donte në veçanti, madje 

i krahasonte me shumë shembuj e edhe me njeriun, krijesën më të 
vlefshme të Perëndisë, njeriun pa të meta, i cili vetëm ai nuk mund 

të ishte njeri. Pa atdhe thoshte ai “s’ka din, iman as fe”. “Më e 
vështirë për ne, është të mbahet, kombi, feja dhe atdheu, Shqipëria 

etnike e demokratike deri aty ku na i ka dhanë Zoti”, thoshte ai, 
duke dhënë qindra shembuj të mundshëm se si ruhen ato.  

Atdhetarizmi i tij shfaqej kudo. Meqë në veçanti e donte shqipta−
rinë, vazhdimisht këshillonte “ne jemi shqiptarë dhe si të tillë duhet 

të jetojmë dhe të vdesim”. Ai kishte admirim për gjithçka që ishte 
shqiptare, për gjuhën, doket, besën, veshjen, ushqimin, mënyrën e 

jetës, moralin, simbolet e, sidomos, për flamurin. Në ligjëratat e tij 
gjithnjë gjente vend gjendja e popullit të tij të dashur shqiptar, nga i 

cili kishte dalë e për të cilin më së shumti interesohej e punonte, 
duke mos e lënë anash as gjendjen e vështirë të popullit mysliman.  

Ai i kishte zbuluar shumë mirë shkaqet e jetës së rëndë të shqip−
tarëve, si në kohën Perandorisë Osmane, të Turqisë, të Serbisë, por 
edhe të Jugosllavisë. Qe ithtar dhe anëtar i flakët i organizatës “Be−

sa” e themeluar në Beograd (1935) nga studentët përparimtarë 
shqiptarë. 54  

                                                            
54 Deklaratë e Zeqavete Nuhiut (56), Kumanovë,17.07.1989. 



NAIM HALIMI 56 

Si i tillë Hoxha, qe kundërshtar i ashpër i hegjemonizmit serbo−

madh, i reformës agrare e kolonizimit, si dhe kundër shpërnguljes së 
shqiptarëve dhe myslimanëve për Turqi. Ashpër iu kundërvu marr−

jes së tokave të shqiptarëve, pasurisë së myftinisë e vakëfit të 
xhamive dhe varrezave të Kumanovës (gjoja për ndërtimin e një 

spitali nga tregtari beogradas Nikolla Spasiq më 1938), për çka u 
pushua nga puna dhe qyteti dhe u detyrua të kthehet në fshatin e 

lindjes, ku punoi dhe veproi disa vjet, deri në LDB.  

Lufta krijoi rrethana të reja, por Hoxha nuk qe pa angazhime. Ai e 

vazhdoi punën në Lëvizjen Kombëtare, duke iu bashkuar luftëtarë−
ve të lirisë, të udhëhequr nga tribuni popullor Sylë Hotla. Qe 

këshilltar e bashkëluftëtar i tij. Si në vendluftime, edhe në shumë 
vendtakime, madje edhe në rastet më të rënda, fjala dhe mendimi i 

tij qe pothuajse vendimtar, sepse jepte mesazhe paqeje, drejtësie, 
besimi, vendosmërie, sinqeriteti, guximi dhe trimërie.55  

Ai ishte kundër diktaturës komuniste. Duke ditur se është ideologji 
e huaj, sllave−ruse, ai nuk priste gjë prej saj. Në fjalimet e tij 

thoshte se “komunizmi sjell drejtësi me fjalë, jo me vepra. Ka synim 
t’i mashtrojë e t’i bashkojë popujt, e mandej t’i nënshtrojë dhe asi−

milojë, sidomos ata josllavë e jomysliman, në rend të parë shqip−
tarët, kompakt dhe autokton në vendet e tyre”.  

Azem Hoxha −shte pro −perëndimor. Lindjen e diellit, çlirimin, si 
rilindësit, e shihte nga Perëndimi. E donte shkollimin. Ishte das−
hamir i shkollës dhe shkollimit, sidomos në gjuhën amtare,shqipe. 

Në viti 1942, më herët e më pas, bëri një përpjekje bashkë me ar−
simdashësit atdhetar kumanovarë të hapë shkollë shqipe në Kuma−

55 Deklaratë e Sefer Halimit,60), Kumanovë,16.05.1989. 



 
PRIJËSIT FETARË KUMANOVARË NË MBROJTJE TË IDENTITETIT… 
 

57

novë56. Madje kërkoi me ngulm nga fuqitë e mëdha të kohës, edhe 

ato shqiptare, që treva shqiptare e Kumanovës heroike me Karada−
kun legjendar dhe viset e tjera të banuara me shqiptarë, t’i bashko−

hen Shqipërisë Demokratike – deri aty ku flitej shqip të ishte 
Shqipëri etnike. Ndonëse kjo nuk u realizua për shkaqe të njohura, 

Hoxha nuk u dëshpërua dhe nuk iu nda punës fetare e kombëtare, 
me shpresë se ajo do të realizohej një ditë.  

Ai ishte adhurues i dijes. Dituria, sipas tij, “ishte drita e syrit” dhe 
vazhdonte më tej “i pa shkolluari është si i verbëti”, duke aluduar 

që populli të shkollohet sa më shumë, sidomos rinia të jetë përfi−
tuesja më e madhe e njohurive pozitive në të gjitha fushat e shken−

cave dhe jetës në tërësi. Madje, shkollimin e preferonte edhe në 
gjuhë të huaja, nëse kishte nevojë, duke cituar shpeshherë profetin 

Muhamed që kishte thënë: “Kërkojeni diturinë, qoftë edhe në 
Kinë!”.  

Për shkak ideve përparimtare dhe kundërshtimit të sistemit, disa 
herë qe burgosur edhe në vitin 1948, por ai kurrë nuk u thye dhe 

nuk u nënshtrua. Gjatë arrestimeve, iu sekuestruan shumë libra, 
revista, gazeta dhe dorëshkrime. U fajësua me akuzën kundër po−

pullit e shtetit – agjitacion e propagandë. U torturua pa marrë para−
sysh moshën që kishte. Në burgje qëndroi burrërisht, pa e zbuluar e 

rënduar asnjë bashkëpunëtor dhe qëndroi ashtu siç i kishte hije një 
hoxhe me shtat malësori, i pashëm, dijetar, patriot e krenar.57  

                                                            
56Qerim Lita, Shaban Efendia atdhetar i devotshëm, Kumanovë, 2010. Izet Latifi, po 
aty. Sefë Maloku, po aty. Agim Rushiti, Me pishtarët e arsimit shqip në komunën e 
Kumanovës e Likovës (1945-1960), Kumanovë, 2000, f.55. Deklaratë e Bajram Nuhiut 
(60), Kumanovë, 17.07. 1997. Deklaratë e Mustafa Ajdinit (65), Kumanovë, më 
20.04.2002. Deklaratë e Hamid dhe Kadrije Thaçit (78,70), Shkup, më 10.06.1988. 
57 Deklaratë e Haxhi Reshatit (77), Kumanovë,1990. Deklaratë e Arif Seferit (56) 
Kumanovë,16.06.1986. Deklaratë e Jetulla Likovës (60), Kumanovë, më 16.06.1986.  



 
 NAIM HALIMI 

 
58 

Edhe sot flitet për një rast (që veçuam prej shumë rasteve) kur shefi 

i policisë bullgare (fetfebelli) e kërcënoi duke i thënë “ti kërkon 
plumb në lule të ballit për punën që po bën”. Hoxhës, pa iu trem−

bur syri fare, ia ktheu: “po, ndoshta kërkoj, po s’ka kush me ma 
dhënë, e nëse ka, atëherë le ta provojë ta shohë kush është ai”. 

Nëse ndodh kjo – vazhdoi hoxha – do të ishte shumë mirë, sepse 
për punën që kamë bërë për popullin tim populli do të më shpallë 

hero, ndërsa feja shehid, por po frikohem se kam punuar pak e nuk 
e kamë atë fat të vdes të shpallem martir. Pas kësaj polemike, 

kryeshefi e uli kokën dhe i tërbuar doli nga zyra duke e sharë, 
ndërsa hoxha e vazhdoi punën sypatrembur si më parë. 

 Në vitin Hoxha 1945 ishte udhëheqës i “Shoqatës Ilmije”. Si 
hoxhë e myfti, edhe pas LDB−së, ai pati shumë probleme me 

pushtetin. Iu kundërvu projektit të ri antishqiptar të regjimit ko−
munist të shpërnguljes së shqiptarëve në Turqi. Me guximin më të 

madh e ftonte popullin që të mos e braktisë atdheun e të parëve. U 
kundërvihej atyre që shpërnguleshin duke ju thënë se “s’janë 

shqiptarë mysliman ata që shpërngulen. Ata s’ja duan të mirën as 
vetes, as popullit e as atdheut. Vendi ku shkojnë se dinë çka i pret, 

s’është xhenet etj. Parajsë është vendlindja. Ata, që shpërngulen 
mos i ndihmoni. Pengoni, mos i lejoni. Mos i përcillni” etj. etj. 

Azem Hoxha ishte edhe hoxhë inovator. Mundohej njohurit e 
fituara t’i zbatojë në praktik, aq sa ia lejonin kushtet e kohës dhe 
vendit. Në punëtorinë e tij (që e kishte afër xhamisë) ideoi dhe 

punoi shumë orendi, vegla, llogari, sistem të llogaritjes së kohës, 
kalendar mbi pozitën e yjeve në sistemin diellor për çdo ditë, javë, 

muaj vite e shekuj. Ai qe edhe orëndeqës, konstruktor i armëve, 
sidomos i revoleve e pushkës me një e më shumë fishekë etj.  



 
PRIJËSIT FETARË KUMANOVARË NË MBROJTJE TË IDENTITETIT… 
 

59

Hoxha ka lexuar shumë, ka pasur bibliotekë të pasur. Aftësitë e tija 

shkencore (mendore) në atë kohë nuk mund t’i kuptonin shumë 
njerëz, prandaj kishte edhe raste kur përqeshej nga injorantët, duke 

thënë se “hoxha nuk ishte në veti” kur ai thoshte se “do të vijë 
koha kur njeriu do të shkoj në Hënë” ose se “armët do të përsosen 

aq shumë, saqë një shtet sa do i vogël të jetë, mund ta shkatërrojë 
botën nëse nuk kontrollohen ato, ashtu që njerëzit do ta kenë 

vështirë të jetojnë në tokë nëse nuk gjejnë mirëkuptim” etj.  

Pas gjithë kësaj veprimtarie, Azem Hoxha, në moshë të shtyrë e pas 

një sëmundje të shkurtër e të rëndë, u nda nga kjo botë më 14 maj 
1964 në Kumanovë dhe u varros në varret e qytetit me nderime të 

larta fetare dhe kombëtare, duke lënë pas vetes shumë fjalë, vepra 
dhe pasardhës të mirë. Ai mbeti një personalitet i shquar, i pa−

harruar, i nderuar, hoxhë, dijetar, atdhetar i shquar shqiptar, jo 
vetëm shtrazjan e kumanovar.  

 

 

 
 



 60 

NASER RAMADANI 
Fakulteti i Shkencave Islame – Shkup  
AVNI AVDIU 
Universiteti “Nёnё Tereza” – Shkup 

KONTRIBUTI I MEDIEVE TË KUMANOVËS 
NË NGRITJEN E VETËDIJES FETARE NË 

MAQEDONI DHE JASHTË SAJ 

Klima fetare para dhe pas pluralizmi medial 

Para viteve të ’90−ta vetëdija fetare e popullatës në Maqedoni ka 

qenë e ulët. Feja më tepër kuptohej si traditë e trashëguar sesa si 
sistem jete. Pjesa dërrmuese e popullatës më tepër e kishin marrë 

fenë me të dëgjuar, edhe atë shpesh nga burime jokompetente. 
Edhe fryma fetare, e cila pak ishte e hetueshme, e reflektonte këtë 

mentalitet. Praktikantë të detyrimeve fetare ishin vetëm të mos−
huarit dhe fare pak mund të shihej ndonjë i ri në xhami. Fryma 

fetare jehonë më të madhe kishte vetëm gjatë muajit të bekuar të 
Ramazanit, në veçanti gjatë dy kremtave të bajrameve, e pak më 

pak edhe gjatë sezonit të haxhit: vajtje−ardhjes së haxhilerëve. 
Madje, mund të thuhet se haxhi nuk kishte edhe aq ndonjë ndikim 

në popullatë, por veç sa zgjonte interesime individuale të atyre që 
shprehnin dëshirë për të shkuar në haxh, e deri−diku edhe të të 

afërmve të tyre.  

E vetmja gazetë ishte “Hëna e Re”, e cila botohej çdo muaj. Shitja 
dhe shpërndarja e saj bëhej ekskluzivisht nëpër xhami dhe dorë më 

dorë. Së këtejmi, edhe interesimi i të rinjve për të ishte i paqasshëm 
e i papërfillshëm, ndërsa të moshuarit nuk kishin kulturë leximi. 



 
KONTRIBUTI I MEDIEVE TË KUMANOVËS NË NGRITJEN...  
 

61

Pra, duke pasur parasysh këto rrethana, gazeta nuk ishte me botim 

voluminoz, e madje edhe aq sa editohej nuk shitej tërësisht. Nga 
botimet vlen të veçohen edhe periodikët e takvimeve, që më tepër 

ishin informatorë të kalendarit islam dhe kohës së lutjeve dhe kishin 
pak faqe që trajtonin ndonjë temë besimi.  

Kësisoj, mund të thuhet se gjatë kësaj periudhe jeta fetare kalonte 
nëpër terrin informativ të regjimit komunist dhe kështu mbeti gjer 

në kohën e mëvetësimit të Maqedonisë.  

Pas shkëputjes së Republikës së Maqedonisë nga RSFJ, demokrati−

zimit të vendit dhe instalimit të pluralizmit politik, lindi edhe një 
pluralizëm aq fort i dëshiruar e që lidhej me lirinë e shprehjes – 

pluralizmi mediatik. U hoq monopoli centralist mbi medien, u lejua 
hapja e medieve private dhe njëherazi u lejua fjala e lirë. Kjo at−

mosferë e re politike ishte e mirëseardhur në të gjitha sferat ku 
shqiptarët ishin të diskriminuar, në veçanti në atë kombëtare, kul−

turore e fetare. Gjithandej u hapën radio e televizione private edhe 
nga shqiptarët, kurse – përmes tyre – u mundësua edhe përçimi i 

mesazhit islam. Një kontribut të konsiderueshëm në këtë drejtim 
kanë dhënë edhe mediet e Kumanovës. 

RTV Hana  

Themelues i RTV “Hana” ishte mërgimtari Mevlan Latifi, drejtor 

Selver Ajdini, ndërsa kryeredaktor Bejzad Ismaili. Programi ekspe−
rimental filloi në nëntor të vitit 1992 nga banesa e pronarit të TV−

së, që gjendej në rrugën 11 Oktomvri I−46. Nga viti 1993 TV 
Hana u vendos në lokalitetin Garnizon I−48. Për gjashtë muaj 

rresht ka qenë program eksperimental, për të filluar pastaj me pro−
gram të rregullt prej 12−orësh në TV dhe 6−orësh në radio. Në 

vitin 1999 TV Hana me vetëfinancim e ndërtoi objektin në rrugën 



 NASER RAMADANI & AVNI AVDIU 62 

11 Nëntori 1/1−16 me standarde profesionale dhe që i përmbushte 

nevojat për punë, madje edhe i kalonte caqet e televizionit lokal. 
Valët e Hanës e mbulonin rajonin e Kumanovës, Preshevës me 

rrethinë, Bujanocit me rrethinë (22 repetitorë ishin të instaluar në 
shumicën e fshatrave të rrethit të Bujanocit). Televizioni funksio−

nonte në bazë të një leje që e kishte lëshuar Ministria për Informim. 
Ministria e njëjtë në vitin 1995 lëshoi një urdhër për ndalim të 

emetimit të programit të të gjitha televizioneve private në Maqe−
doni për një periudhë të pacaktuar. Me presione nga faktori i 

jashtëm dhe i partisë shqiptare në pushtet (Partisë për Prosperitet 
Demokratik), televizioni përsëri nisi me punë pas 45 ditësh. Me 

hyrjen në fuqi të ligjit për medien nga viti 1997, TV “Hana” punoi 
profesionalisht si në aspektin teknik, kadrovik dhe hapësinor. Emi−

sionet e para të saj ishin kryesisht argëtuese, gjersa pjesa dërrmuese 
mbulohej me muzikë. Tek në orët e mbrëmjes kishte emisione 

tematike, në të cilat jepej edhe hapësira kontaktuese e inkuadrimit 
të dëgjuesve. Në programet e natës, që i mbante Agim Beluli, traj−

toheshin herë−herë edhe tema me karakter religjioz, ku dominonte 
interesimi i dëgjuesve për të debatuar lidhur me tema ekzorciste, në 

veçanti për magjinë dhe ndikimin e saj. Nga emisionet e tilla mund 
të hetohej besimi naiv i pjesës dërrmuese të qytetarëve, mosnjohja e 

tyre me gjërat elementare të fesë dhe besimi në besëtytni të 
ndryshme.  

Ashtu sikurse përmbajtjet programore të radios, edhe ato televizive 

fillimisht kishin karakter rekreativo−argëtues. Më pas stafi medial u 
përcaktua ta shesë radion, për t’u fokusuar në televizion. Tek atë−

herë filluan të jepeshin disa emisione me karakter informativ dhe 
edukativo−arsimor, në kuadër të të cilave nganjëherë gjenin hapë−

sirë edhe temat fetare. 



 
KONTRIBUTI I MEDIEVE TË KUMANOVËS NË NGRITJEN...  
 

63

Më 1994 TV “Hana”, për herë të parë, bëri transmetimin e 

drejtpërdrejtë të faljes së Bajramit. Emisionet fetare bëheshin në 
bashkëpunim me Myftininë e Kumanovës. Gjatë muajit të Rama−

zanit emetoheshin ligjërata të rregullta ditore para kohës së iftarit. 
Po ashtu jepeshin edhe recitime Kurani, dokumentare fetare, ilahi 

dhe ezani i akshamit. Ligjëratat i mbanin hoxhallarë të ndryshëm 
nga Komuna e Kumanovës, të cilët caktoheshin nga ana e Muftinisë 

së Kumanovës. Temat në fjalë, në përgjithësi, kishin karakter edu−
kativ dhe arsimor dhe kishin për qëllim ngritjen e vetëdijes fetare në 

mesin e muslimanëve. Aty shpeshherë trajtoheshin edhe tema de−
batuese, ku krahas një teologu kishte edhe të ftuar të tjerë, si mjekë, 

psikologë, sociologë, pedagogë etj. TV “Hana” u mbyll më 17 
janar të këtij viti [2019]. 

Radio “AsHana” 

RTV “Hana” teknikën e saj të radios ia shiti gazetarit Fejzi Ajdari. 
Radioja u hap me emër të ri (AsHana) dhe filloi me punë në prill të 
vitit 1995 në rrugën Nikolla Vapcarov nr. 1. Edhe kjo radio, krahas 

emisioneve të ndryshme, kishte edhe emisione fetare, të cilat i 
udhëhiqte gazetari Bashkim Murtezi. Radioja, përveç ligjëratave 

fetare, transmetonte edhe këndim Kurani, ilahi, thirrjen e ezanit 
dhe emisione kontaktuese me karakter fetar. Radioja u mbyll në 

tetor të vitit 1997. 

Radio Albana 

Një ndër mediet që u ka kushtuar hapësirë të konsiderueshme emi−

sioneve fetare është edhe radio “Albana”. Themeluesi i saj ishte 
Bajrush Veliu, ndërsa radioja ka qenë fare afër xhamisë së qytetit 

Sinan Tatar Pasha. Ndër punëtorët më të zellshëm të emisioneve 



 NASER RAMADANI & AVNI AVDIU 64 

fetare kanë qenë Fejzulla Arifi dhe Bajram Ramadani. Herë njëri e 

herë tjetri, që nga viti 1994 e deri më 1998, ata kanë përgatitur 
emisione të ndryshme me karakter fetar, duke përfshirë edhe emi−

sionet kontaktuese me dëgjuesit. 

Prej vitit 2001 e gjer më tani radio “Albana” sërish vazhdon me 

emisionet fetare, në veçanti me ligjërata të hoxhallarëve. Radio 
“Albana” transmeton edhe ezanet ditore nga xhamia që ka afër. 

Sipas këtyre dy aktivistëve (Fejzulla Arifit dhe Bajram Ramadanit), 
para se të inkuadroheshin në radio Albana, janë bërë edhe përpjekje 

të mëhershme për t’i përçuar ligjëratat fetare. Sipas tyre, emetimi i 
parë në eter i përmbajtjeve fetare është bërë qysh më 1991 me një 

transmetues shumë të vogël me rreze veprimi që përfshinte vetëm 
fshatin Sllupçan, e që ishte vendosur brenda xhamisë me qëllim që 

ligjëratat e hoxhës Jakup Asipit t’i dëgjonin edhe ata që ndodheshin 
në shtëpi. Nga viti 1992 e deri më 1994 nga po ky fshat është eme−

tuar program fetar nga një transmetues i punuar nga një gjerman i 
konvertuar në Islam që vinte nga Bremeni i Gjermanisë. Ky trans−

metues kishte rreze më të gjerë përfshirjeje në tërë fshatrat e ko−
munës së Likovës.  

Prej janarit e deri në nëntor të vitit 1998 këta veprimtarë (Fejzulla 
Arifi dhe Bajram Ramadani) kanë vepruar me një radio lokale, që ia 

kishin vënë emrin radio Horizonti, e që ishte e vendosur në fshatin 
Mateç. Kjo radio kishte rreze akoma më të gjerë përfshirjeje, kështu 
që dëgjueshmëria arrinte në Kumanovë, Preshevë, Gjilan, Ferizaj 

etj.  

Veprimtaria fetare−islame në radio “Albana” ishte projekt në 

kuadër të bibliotekës “Halid Efendi” në Sllupçan. Gjatë Ramazanit 
emisionet fetare realizoheshin edhe pas mesnate deri në kohën e 

syfyrit. Emisioni dyorësh quhej “Ta njohim të vërtetën” dhe reali−



 
KONTRIBUTI I MEDIEVE TË KUMANOVËS NË NGRITJEN...  
 

65

zohej çdo natë me rubrika të ndryshme: emisione kontaktuese, 

kuriozitete, pjesë teatrale, anketa të dëgjuesve, intervista etj. Duke e 
parë interesimin e madh të dëgjuesve, pas disa ditësh emisioni u 

zhvendos në orën 20.00, me çka u krijua hapësirë më e madhe 
transmetimi.  

Radio Jehona 

Ndërmarrja tregtare radiodifuzive “Radio Jehona” fillesat e para i 
kishte nga viti 1995 me emrin “Radio Arbana”, si radiostacioni i 

parë shqiptar në komunën e Likovës, ndërsa në vitin 1997 u bë 
themelimi edhe i televizionit të parë e të vetëm në komunën e 

Likovës – “TV Arbana”, pajisjet teknike të së cilit u blenë nga TV 
“Zëri i Kumanovës”. Pronar i TV Arbanës ishte Raif Shabani, pro−

nar i ndërmarrjes për përpunimin e drurit Mahagonija. Kjo medie 
ka pasur program të plotë, me skemë programore mjaft të pasur me 

lajme, emisione edukative, kulturore, argëtuese, me mysafirë në 
studio etj. Ajo ka dhënë kontribut të madh në ngritjen e vetëdijes 
fetare në mesin e muslimanëve të këtij rajoni. Kishte emisione të 

rregullta javore, të cilat i udhëhiqte hoxhë Nebi Memedi. Në këto 
emisione ftoheshin hoxhallarë të ndryshëm, por i rregullt ishte dr. 

Naser Ramadani nga fshati Mateç.  

Ky televizion ka dhënë kontribut të madh në kohën e krizës me 

refugjatët nga Kosova (1998−2000), duke ndihmuar në bashkimin 
familjar nga Kosova dhe duke dhënë informacione për të gjitha 

ndodhitë e atëhershme gjatë luftës në Kosovë.   

Me fillimin e konfliktit të armatosur në komunën e Likovës në vitin 

2001, objekti në të cilin ishte radioja dhe televizioni, e që njihej si 
shtëpia e kulturës në qendër të fshatit Mateç, u bombardua nga 

forcat e armatosura maqedonase, me ç’rast u dogj tërësisht gjithçka 



 NASER RAMADANI & AVNI AVDIU 66 

që ndodhej në të. Pas përfundimit të konfliktit, asgjë nuk u kom−

pensua nga instancat shtetërore. Pas konfliktit luftarak, me mjetet 
vetanake financiare të pronarit ajo u riparua, duke funksionuar në 

kushte tejet të vështira deri në vitin 2003. Pas këtij viti, radio “Ar−
bana”, përveç që u licencua dhe mori frekuenca të reja, e ndërroi 

edhe emrin në radio “Jehona”, me të cilin emër funksionon sot e 
kësaj dite. Pronar dhe drejtor i radio Jehonës është Besim Shabani. 

Radio “Jehona” ndodhet përballë tregut të gjelbër në Kumanovë, 
afër Shkollës së Mesme “Sami Frashëri”. Valët e radios përfshijnë 

Kumanovën, komunën e Likovës dhe rajonin e Preshevës dhe Bu−
janocit. Edhe radio “Jehona” në programin e saj ka ndarë hapësirë 

për emisionet fetare. Çdo të premte transmeton ligjërata të 
shkurtëra nga hoxhallarë të ndryshëm, emeton këndim Kurani, ilahi 

dhe përmbajtje të tjera fetare. Sikurse pohon hoxha Abdullah Sha−
qiri, ai personalisht është angazhuar që prej vitit 2010 të mbajë një 

sërë emisionesh, posaçërisht të shtunave para dite prej orës 11.30 e 
gjer në orën 13.00. Në emisionet e tij, ai disa herë ka pasur mysafirë 

eminentë, me të cilët kanë shtjelluar tema nga më të ndryshmet. 
Emisionet kanë qenë më intensive gjatë muajit të Ramazanit, ku 

krahas mysafirëve dhe kontaktit me dëgjues me pyetje e përgjigje, 
janë përgatitur edhe kuize, ku dëgjuesit janë shpërblyer për 

përgjigjet e sakta. Hoxha, me zërin e tij të bukur, shpesh ka 
kënduar Kuran e ilahi drejtpërdrejt në studio dhe po ashtu ka pasur 
të ftuar edhe këndues të tjerë të ilahive. Radio “Jehona” bashkëpu−

non gjithashtu edhe me struktura të tjera fetare, si me Forumin 
Rinor Islam, shoqatën “Vllaznia” dhe me Organizatën Humanitare 

“El Hilal”. Kontribut të madh në përgatitjen dhe udhëheqjen e 
emisioneve fetare ka dhënë edhe Agim Avdiu, njëherësh përkthyes 

i dhjetëra librave fetarë, vëllimeve të haditheve dhe moderator i disa 
manifestimeve fetare brenda dhe jashtë shtetit. 



 
KONTRIBUTI I MEDIEVE TË KUMANOVËS NË NGRITJEN...  
 

67

RTV “Zëri i Kumanovës” 

Një ndër mediat që ka lënë gjurmë më të thella ka qenë RTV 

“Zëri i Kumanovës”. Radioja u hap më 26 nëntor 1993, ndërsa një 
vit më vonë edhe televizioni. Vendndodhja e medies ishte në 

rrugën Uzhiçka, nr. 3. Para hapjes së “Zërit të Kumanovës” 
bashkëthemeluesit, gazetari Nexhat Aqifi dhe këngëtari Ismet Bex−

heti, kishin ftuar krerët fetarë, reis ulemanë Sulejman Rexhepin, 
myftiun, Isa Ismaili, dhe hoxhallarë të tjerë për ta bërë hapjen zyr−

tare me mevlud dhe dua. Me të filluar punën, kjo medie menjëherë 
u shqua jo vetëm për nga organizimi më i sofistikuar kadrovik e 

programor, por edhe me bashkëpunimin që vendosi me shumë 
mekanizma relevantë të jetës shoqërore. Një bashkëpunim të tillë 

kishte edhe me Myftininë e Kumanovës, me të cilën ka organizuar 
disa emisione fetare nën mbikëqyrjen e redaktorit të emisioneve 

hoxhës Enver Zeqiri. Përndryshe, përmbajtjet fetare nuk janë 
shtrirë vetëm në emisionet fetare. Ka pasur emisione, si bie fjala 
“Për të gjithë nga pak”, ku janë ndërfutur edhe tematikat fetare. 

Nuk ka qëlluar ndonjë datë me rëndësi fetare pa u mbajtur emision 
enkas për atë ngjarje. Në radio është lexuar arabisht krejt Kurani, 

pastaj ajet pas ajeti është përkthyer në gjuhën shqipe me koment. 
Janë lexuar përmbledhje hadithesh po ashtu me koment dhe janë 

lexuar dhjetëra libra të tërë, duke u ndarë tematikat sipas kapitujve 
e duke sjellë çdo ditë tematika të ndryshme. Një terren i 

përshtatshëm i leximit të librave ka qenë emisioni i mëngjesit “Pa−
raditja me Zërin”, ku dëgjueshmëria ka qenë e nivelit më të lartë. 

Në këtë emision, të përgatitur e udhëhequr nga kryeredaktori Avni 
Avdiu, çdo ditë nga çerekore është lexuar pjesë nga librat me 

përmbajtje islame. Intermeco gjatë pauzimit të leximit kanë qenë 
ilahitë e përzgjedhura në gjuhën arabe, shqipe, turke e rrallë edhe 



 NASER RAMADANI & AVNI AVDIU 68 

në atë boshnjake. Në pjesën më të madhe të emisioneve të zhvi−

lluara dëgjuesit kanë pasur mundësi të inkuadrohen, të pyesin hox−
hallarët mysafirë dhe të japin edhe mendimet e tyre. Edhe televi−

zioni ka dedikuar një hapësirë të madhe për emisionet fetare, 
përfshirë mysafirët e ftuar, dokumentarë, Kuran, ilahi etj. Gjatë 

Ramazanit të vitit 1997 kishte emisione të rregullta ditore me 
përmbajtje fetare islame. Mysafir i rregullt ishte dr. Naser Ramada−

ni, i caktuar nga Myftinia e Kumanovës, ndërsa emisionet i udhë−
hiqte kryeredaktori Avni Avdiu. Temat në fjalë ndërlidheshin me 

çështjet islame, si besim, adhurime, etikë, moral, komente të Kura−
nit e komente të haditheve, të cilat në përgjithësi kishin për qëllim 

ngritjen e vetëdijes së popullatës.  

Kjo medie është shquar edhe për faktin se ndërkomunikimi me 

dëgjuesin dhe shikuesin ka qenë më intensiv. Ndërkaq fakti se valët 
radiotelevizive përfshinin një pjesë të konsiderueshme të Repu−

blikës së Kosovës (Ferizaj, Viti, Gjilan, Kaçanik etj.) dhe të Kosovës 
Lindore (Preshevë, Medvegjë e Bujanoc) e bënte këtë medie edhe 

më me peshë. Reklamat, shpalljet dhe lajmërimet nga Kosova dhe 
inkuadrimi i shpeshtë i dëgjuesve nga këto anë, si dhe i mërgim−

tarëve nga diaspora shqiptare, i dhanë një popullaritet edhe më të 
madh. Ashtu sikurse filloi me mision, edhe përfundoi. “Zëri i Ku−

manovës” u mbyll në qytetin e Kumanovës më 1998, për të vazh−
duar si radio “Kosova e Lirë”. Pronari, Ismet Bexheti, me të filluar 
lufta në Kosovë, kishte vendosur që teknikën e radios ta bartë në 

malet e Berishës për ta vënë në shërbim të Ushtrisë Çlirimtare të 
Kosovës, ashtu që të kontribuojë në aspektin informativ gjatë zhvi−

llimit të luftimeve me forcat serbe. Përndryshe “Zëri i Kuma−
novës”, me të filluar lufta në Kosovë, ka qenë në gatishmërinë më 

të lartë informative, duke emituar çdo orë lajme dhe vazhdimisht 



 
KONTRIBUTI I MEDIEVE TË KUMANOVËS NË NGRITJEN...  
 

69

këngë patriotike, aq sa është lavdëruar nga shumë medie të njohura 

brenda dhe jashtë Maqedonisë, përfshirë edhe Zërin e Amerikës. 

Televizioni “Festa” 

Televizioni “Festa” u hap më 21 mars 1996 në rrugën Kiro An−

tevski nr. 15, ndërsa themelues është po ashtu gazetari Nexhat Aqi−
fi. Sipas tij, edhe kjo medie është hapur me ceremoni fetare, me 

duanë që ia ka bërë hoxha i ndjerë Jakup Asipi. Krahas emisioneve 
informative e argëtuese, ky televizion ka pasur edhe emisione të 

shumta fetare. Që nga fillimi i punës së këtij televizioni, aty janë 
mbajtur emisione të ndryshme fetare, me theks të veçantë gjatë 

muajit të Ramazanit. Aty janë ftuar hoxhallarë eminentë, të cilët i 
kanë prezantuar temat e tyre. Emisionet fetare janë mbajtur ose me 

udhëheqës në emision ose vetë ligjëruesi e ka prezantuar temën e 
tij.  

Disa herë televizioni ka transmetuar drejtpërdrejt ligjëratat e 
xhumasë të hoxhës Iljasa Mahmudi afër xhamisë së afërt në Lagjen e 
Trimave në Kumanovë. Po ashtu ka pasur trasmetime direkte edhe 

të faljes së bajrameve. Transmetime të drejtpërdrejta ka pasur edhe 
nga xhamia e haxhi Shefketit – Duli, prej nga herë pas herë edhe 

janë incizuar ligjëratat, të cilat më pas janë transmetuar të xhumave 
mbrëma. Më së shumti ligjërata ka pasur nga hoxhallarët Shaban 

Neziri dhe Imer Mustafa. Televizioni ka mbajtur shumë emisione 
në bashkëpunim me Myftininë e Kumanovës, Forumin Rinor Is−

lam, por edhe me individë të ndryshëm veç e veç. Me një fjalë, 
kushdo nga hoxhallarët që ka shfaqur interesim për të treguar 

ndonjë ders mirë të përgatitur, TV “Festa” gjithnjë i ka pasur dyert 
e hapura. Me vetinciativën e pronarit dhe kryeredaktorit Nexhat 



 NASER RAMADANI & AVNI AVDIU 70 

Aqifi, aty janë përgatitur dhjetëra dokumentarë për xhami të 

ndryshme nëpër diasporë.  

Gjithashtu nën patronazhin e Myftinisë së Kumanovës, që nga viti 

2014 vazhdon edhe sot e kësaj dite të emetohet emisioni i rregullt 
javor “Nën hijen e Kuranit”. Këtë emision e udhëheq ligjëruesi në 

Fakultetin e Shkencave Islame, profesori i asocuar dr. Naser Rama−
dani. Në këtë emision, krahas dr. Naser Ramadanit, kanë marrë 

pjesë dhe vazhdojnë edhe më tutje hoxhallarë të ndryshëm, si: El−
jasa Mahmudi, Abdulfeta Shahini, Ragmi Destani, Ibrahim Sulej−

mani, Shaban Neziri, Lutfi Nexhipi, Azir Avdiu, Berat Ramadani 
etj. Emisioni në fjalë ngërthen tema të ndryshme të fushës fetare 

dhe shkencore. Në të përfshihen kryesisht komentime të ajeteve 
kuranore dhe haditheve pejgamberike, por përfshihen edhe tema të 

datave historike dhe herë−herë edhe tema me karakter kombëtar. 
Në kuadër të këtij emisioni përfshihen edhe tema debatuese, e në 

veçanti gjatë muajit të Ramazanit, ku ftohen hoxhallarë eminentë 
dhe mjekë, psikologë e sociologë, për të debatuar rreth rolit dhe 

ndikimit të Ramazanit në ngritjen e vetëdijes dhe mobilizimit 
shpirtëror dhe material të muslimanëve, si dhe ngritjes së nivelit të 

humanizimit gjatë këtij muaji të bekuar. Emisioni në fjalë është 
ndër emisionet më të rregullta dhe me ndikim më të madh, si për 

nga përmbajtja e temave që shtjellohen, ashtu edhe nga jetëgjatësia, 
ngase ka filluar para ca viteve dhe vazhdon edhe sot e kësaj dite. 
Shumica e këtyre temave sot mund të gjenden në internet (youtu−

be). Ky emision ka për qëllim ngritjen e vetëdijes fetare në mesin e 
muslimanëve, duke filluar nga çështja e besimit, që nënkupton 

kthimin në besim të vërtetë të bazuar në Kuran dhe Sunet dhe lar−
gimi nga besëtytnitë e ndryshme. Pas besimit, emisioni në fjalë ka 

për qëllim nxitjen e besimtarëve për kryerjen e detyrimeve fetare, 



 
KONTRIBUTI I MEDIEVE TË KUMANOVËS NË NGRITJEN...  
 

71

siç janë falja e namazit, dhënia e zekatit, agjërimi i Ramazanit dhe 

kryerja e haxhit. Përveç kësaj, emisioni në fjalë është shumë i 
përqendruar edhe në ngritjen e vetëdijes morale. Aty trajtohen tema 

me karakter edukativ, me qëllim që Islami të reflektohet edhe në 
përditshmërinë e muslimanëve, duke përfshirë jetën në familje, 

rrugë, punë, shkollë, xhami dhe gjetiu. Thënë thjesht e troç, ob−
jektiv kryesor i këtij emisioni është përgatitja e qytetarit të vyeshëm, 

të arsimuar, të edukuar, punëtor dhe me karakter të ushqyer me 
mësime islame e kombëtare. 

Në bazë të pyetjeve nga shikuesit, por edhe në bazë të klikimeve në 
internet, sikurse theksoi pronari Nexhat Aqifi, “shikueshmëria e 

emisioneve fetare ka qenë shumëfish më e madhe se e të gjitha 
emisioneve të tjera, përfshirë ato politike, argëtuese, spektakleve 

dhe transmetimeve sportive”. Ky është një indikator për interesimin 
e madh të dëgjuesve e shikuesve dhe, në përgjithësi, të gjithë qyte−

tarëve për të dëgjuar e shikuar emisione me përmbajtje fetare. 
Njashtu kjo tregon etjen e tyre për të ditur më shumë për fenë, për 

ta kuptuar e për ta jetuar atë sa më mirë. Po ashtu vlen të theksohet 
edhe kontributi i madh i TV “Festës” gjatë luftës së Kosovës, sensi−

bilizimit të popullatës për gjendjen e krijuar me refugjatët dhe fur−
nizimin e tyre emergjent në Bllacë. Një rol të madh në këtë drejtim 

luajti edhe hoxha i nderuar Enver Zeqiri, i cili iu drejtua qytetarëve 
shqiptarë me një apel e mesazh me përmbajtje e karakter fetar e 
patriotik për të kontribuar në ndihmë vëllezërve nga Kosova, të 

dëbuar më 1998−1999 gjatë luftës nga regjimi serb. Kontribut në 
planin informativ e humanitar TV “Festa” ka dhënë edhe gjatë 

luftës së 2001 në Maqedoni dhe konfliktit të armatosur në Lagjen e 
Trimave në Kumanovë më 9−10 maj 2015, me ç’rast pamjet e TV 



 NASER RAMADANI & AVNI AVDIU 72 

“Festa” janë marrë nga mediet më prestigjoze rajonale e 

ndërkombëtare. 

Përmbyllje 

Kontributi i medieve të Kumanovës në përçimin e ligjëratave isla−

me ka qenë jashtëzakonisht i madh. Pa mëdyshje kjo është reflek−
tuar edhe në ngritjen e vetëdijes fetare te popullata, në veçanti te 

rinia. Dhe, madje, jo vetëm në Kumanovë me rrethinë. Depërtimi i 
valëve të tyre edhe në pothuajse gjysmën e territorit të Kosovës e 

në Preshevë e Bujanoc, ndikoi në ngritjen e vetëdijes fetare edhe në 
këto pjesë. Një pjesë bukur e madhe e pyetjeve adresoheshin pikë−

risht nga këto troje shqiptare, e në veçanti kur emisionet ishin kon−
taktuese, pra me karakter fetar. Është fakt se është punuar shumë, 

në veçanti në përgatitjen e emisioneve fetare. Me zell, elan, vullnet, 
energji, kreativitet, e mbi të gjitha me pasionin fisebililah është 

punuar pa kurrfarë interesi tjetër, përpos arritjes e të qenit razi me 
kënaqësinë e Allahut të Lartmadhëruar. 

Deri më tani kjo temë nuk është trajtuar fare, ndërsa ky punim 

modest shpresoj të shërbejë si motiv për një punë edhe më të the−
lluar në këtë drejtim. 



73

SADIK MEHMETI 
Instituti Albanologjik – Prishtinë  

SHKOLLA NORMALE – DÂRULMUALLIMÎN 
E SHKUPIT (1882−1912) DHE ROLI I SAJ NË 

ARSIMIMIN KOMBËTAR SHQIPTAR 

Hyrje 

Dekreti perandorak i Gjylhanesë (1839) paralajmëroi një etapë të re 

reformash në Perandorinë Osmane dhe fillimin e një ere, që më të 
drejtë do ta merrte emrin e periudhës së Tanzimatit. Këto reforma 

në administratën qendrore, administratën lokale, në sistemin juri−
dik, të financave, në sistemin arsimor etj., do të zbatoheshin në 

mënyrë progresive dhe do ta jepnin efektin e tyre vetëm pas Luftës 
së Krimesë (1853−1856), në mënyrë të veçantë në krahinat perife−

rike ballkanike58. Për sa i përket arsimit, këto reforma do të shëno−
nin rezultate mjaft pozitive, ndonëse jo sa ishte pritur dhe sa qe 

shpresuar59. 

Kështu, me qëllim të përgatitjes dhe plotësimit të nevojave të qe−
verisë me shërbyes të aftë për t’u punësuar në postet administrative, 

në atë kohë, rëndësi iu kushtua, përveç tjerash, edhe zhvillimit dhe 
modernizimit të institucioneve arsimore. Hapja e shkollave laike 

shënonte një hap të madh në sistemin arsimor osman dhe – së 
bashku me shpalljen e të drejtave të barabarta të myslimanëve me 

58 Nathalie Clayer, Në fillimet e nacionalizmit shqiptar (lindja e një kombi me shumicë 
myslimane në Evropë), botime “Përpjekja”, përktheu: Artan Puto, Tiranë, 2012, f. 143. 
59 Dr. Hasan Kaleshi-Dr. Hans Jürgen, Vilajeti i Prizrenit, në revistën: “Përparimi”, nr. 
3, Prishtinë 1967, f. 295. 



SADIK MEHMETI74 

jomyslimanët në kuadër të Perandorisë – mund të konsiderohen si 

masa liberalizimi në Perandorinë Osmane60.  

Kështu, pas reformimit të shkollave fillore klasike (mekâtib−i 
sibjân), në shkolla fillore moderne (mekâtib−i ibtidaije), hapjes së 

shkollave të mesme të ulëta (mekâtib−i rüshdije) dhe hapjes së 
gjimnazeve (idâdije)61, u hapën edhe shkollat normale (dârulmua−
llimîn)62, të cilat kishin për synim përgatitjen e mësuesve për shko−
llat fillore dhe për shkollat e mesme të ulëta. 

Për këtë arsye, më 16 mars 1848 në Stamboll u hap një shkollë 
normale – dârulmuallimîn, që ishte institucioni i parë arsimor në 

Perandorinë Osmane që përgatiste mësuesit dhe i pari jashtë siste−
mit të medreseve63.  

Drejtori i parë i asaj shkolle dhe personi që përgatiti rregulloren e 

shkollave normale ishte burrështetasi dhe intelektuali i njohur, Ah−
med Xhevdet Pasha (1822−1895), i cili, duke qenë vetë i diplo−

muar në medrese, afroi krah për krah dârulmuallimîn me medre−
senë, të renë me të vjetrën64. 

60 Noel Malcolm, Kosova-një histori e shkurtër, Prishtinë-Tiranë, “Koha”, 2001, f. 
187. 
61 Ekmeleddin Ihsanoğlu, Institucionet studimore-shkencore dhe arsimore osmane, në: 
Historia e shtetit, shoqërisë dhe qytetërimit osman, vëll. II, AIITC, Tiranë, 2009, f. 
450. 
62 Dârulmuallimîn (tur. “Dârülmuallimîn”, ar. “Dâru ‘l-mu’al-limîn”, nga kompozita 
e gj. arabe “dâr” - “shtëpi” dhe “mu’al-limîn” - “mësues”, d.m.th. “shtëpi e 
mësuesve”, pra shkollë normale. 
63 Ekmeleddin Ihsanoğlu, Institucionet studimore-shkencore dhe arsimore osmane..., 
po aty, f. 453. 
64 Yahya Akyüz, Türkiye’de Öğretmen Yetiştirmenin 160. Yılında Darülmuallimîn’in 
Yıllarına Toplu ve Yeni Bir Bakiş, dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/19/1335/15452.pdf; 
Ekmeleddin Ihsanoğlu, Institucionet..., vep. cit., f. 454. 



 
SHKOLLA NORMALE – DÂRULMUALLIMÎN E SHKUPIT… 
 

75

Hapjen e shkollës për përgatitjen e mësuesve për mejtepe e kushtë−

zoi dhe e përshpejtoi edhe fakti se arsimimi fetar, që merrnin 
nxënësit në mejtepe, nuk ishte i mjaftueshëm, sidomos për nxënësit 

që nuk vazhdonin mësimin në shkollat rushdije, e që po u kushto−
heshin zanateve dhe profesioneve të tjera. Nevojat e kohës kërko−

nin të bëheshin ndryshime në programet e mejtepeve dhe në to, 
krahas mësimeve për fenë dhe për detyrimet e myslimanit, të fu−

teshin edhe lëndë që ishin të nevojshme për jetën65. E ajo mund të 
bëhej vetëm me përgatitjen e mësuesve të aftë dhe të përgatitur, që 

do të mbanin mësimet në mejtepet e reformuara. 

Ashtu si në rastin e institucioneve të tjera arsimore, hapja e shko−
llave normale pati një rritje gjatë kohës së qeverisjes së sulltan Ab−

dylhamitit II (qeverisi ndërmjet viteve 1876−1909) dhe nuk kishte 
një shkollë vetëm për Stambollin, por shumë prej tyre u hapën në 

qendra të shumta të sanxhaqeve të tjera. E para dârulmuallimîn, që 
u hap në sanxhaqe ishte ajo e Prishtinës, që nisi punën në vitin 

188066.  

Numri i shkollave fillore klasike dhe, më pastaj, hapja e shkollave 
fillore të reformuara (iptidâije) në Vilajetin e Kosovës kërkonte 

edhe mësues të përgatitur dhe të kualifikuar. Kështu Qeverisa Os−
mane, sikurse u tha më sipër, në vitin 1880 hapi një dârulmuallimîn 

në Prishtinë, ndërsa dy vjet më vonë e hapi edhe në Shkup (1882). 
Pastaj dy dekada më vonë (1900/1) një shkollë e tillë u hap edhe në 

Prizren.  

                                                            
65 Dr. Hajrudin Ćurić, Muslimansko školstvo u Bosni i Hercegovini do 1918. Godine, 
Sarajevo, 1983, f. 158. 
66 Başbakalık Osmanlı Arşivi, 79. 75. MF. MKT; Necati Demir, Education in 
Kosovo..., vep. cit., f. 11. 



SADIK MEHMETI76 

Ç’është e vërteta, shkolla të tilla për përgatitjen e mësuesve u hapën 

edhe në qytete të tjera shqiptare, si në Manastir, Shkodër, Janinë, 
Dibër etj., e që patën një veprimtari të bujshme, dhe mësimet në to 

i vijuan një numër i madh i nxënësve shqiptarë.  

Nuk është vërtetuar që në trojet shqiptare të ishte hapur ndonjë 
shkollë normale për përgatitjen e mësueseve (dârulmuallimât). 

Gjithashtu shkollat normale në Prishtinë dhe në Prizren nuk kanë 
pasur drejtimin për përgatitjen e mësuesve për shkollat rushdije. 

Një drejtim të tillë në Vilajetin e Kosovës pati vetëm Dârulmua−
llimîn e Shkupit, e cila sikurse simotrat e saj në Prishtinë dhe Priz−

ren, luajti një rol të rëndësishëm në arsimimin dhe edukimin e 
shqiptarëve dhe në përgatitjen e mësuesve kryesisht nga Kosova 

dhe pjesërisht nga Maqedonia.67 

Objekti i Shkollës Normale në Shkup (foto, 1928) 

67 Dr. Jašar Redžepagić, “Školstvo i prosveta na Kosovu od kraja XVIII stoleća do 
1918 godine, Priština, 1974, f. 38. 



 
SHKOLLA NORMALE – DÂRULMUALLIMÎN E SHKUPIT… 
 

77

Programi në Dârulmuallimîn të Shkupit 

Në kohën kur në Shkup u hap Shkolla Normale/Dârulmuallimîn, 

ky qytet i takonte Vilajetit të Kosovës, kurse pas vitit 1888 u bë 
kryeqendër e këtij vilajeti (më përpara ishte Prishtina).  

Dârulmuallimîn e Shkupit, sikurse u tha, u themelua në vitin 1882 

dhe filloi të arsimonte e të përgatiste mësimdhënës për nevojat e 
shkollave iptidaije dhe rushdije68. Kjo shkollë kishte një program të 

avancuar dhe gjithëpërfshirës. Në të mësoheshin lëndët fetare dhe 
ato botërore. Aty mësoheshin edhe filozofia e logjika, sigurisht 

krahas lëndëve të tjera, si: historia, metodologjia e mësimdhënies, 
gjeografia, njohuri natyre, matematika, turqishtja, arabishtja, 

frëngjishtja, persishtja, gjimnastika, punëdore, vizatim, këngë dhe 
gjeometria69.  

Këtë më së miri e dëshmojnë shehâdetnâmetë/diplomat që u ishin 

lëshuar studentëve që e kishin mbaruar këtë shkollë, e që nuk janë 
të pakta. Për këtë vështrim tonin kemi marrë në shqyrtim tri 

shehâdetnâme të tre studentëve nga Kosova, që e kishin kryer 
Shkollën Normale të Shkupit dhe të cilët më vonë do të bëheshin 

personalitete të shquara të dijes, arsimit e edukimit kombëtarë, jo 
vetëm në Kosovë por edhe më gjerë: Selim ef. Drejtës nga Vusht−

rria (1883−1951), Sherif ef. Dautit nga Vranoci i Pejës (1885−
1932)70 dhe Ibrahim Kolçit nga Gjakova (1888−1960)71. Diplomat 

                                                            
68 Başbakalık Osmanlı Arşivi, 79. 75. MF. MKT; Necati Demir, Education in 
Kosovo..., vep. cit., f. 11.  
69 Dr. Jašar Redžepagić, Školstvo i prosveta na Kosovu..., vep. cit., f. 38. 
70 Arkivi i Kosovës Prishtinë, Fondi i Muharrem Krasniqit, kutia nr. 1, dokumenti: 
diploma e Sherif ef. Dautit; Arkivi i Kosovës, Fondi i Ibrahim Kolçit, dok. diploma e 
Dârulmuallimîn të Shkupit. 



SADIK MEHMETI78 

e tyre na japin të dhëna të rëndësishme për lëndët, pedagogët dhe 

suksesin e këtyre studentëve gjatë kohës sa ishin në Dârulmuallimîn 
të Shkupit. Nga këto diploma, të cilat u takojnë viteve 1904, 1906, 

1910, mësojmë se në atë shkllë janë mësuar një numër i konside−
rueshëm i lëndëve dhe se aty ka pasur një program të përgjithshëm 

që me kohë ka pësuar edhe ndryshime e janë shtuar lëndë të reja, si: 
Kurani fisnik me Texhvid, Shkenca fetare, Gjuhë perse, Gjuhë arabe, 

Matematikë, Gjeografi, Histori, Gjuhë turke/osmane, Ortografi, 
Metodologji e mësimdhënies, Bukurshkrim, Ruajtje e shëndetit, 

Gjeometri, Njohuri natyre, Punëdore, Vizatim dhe Muzikë.  

Vërehet fakti se në këtë shkollë, në gjithë veprimtarinë e saj prej dy 
dekadash, vetëm dy lëndë janë fetare: Kurani fisnik me texhvid dhe 

Shkencat fetare si lëndë e veçantë, kurse të tjerat kanë qenë me 
karakter laik, që e kanë bërë këtë shkollë moderne dhe me karakter 

të përgjithshëm.  

Diploma e Sherif Dautit, viti 1906 

71 Arkivi i Kosovës, Fondi: Ibrahim Kolçi, kutia. Nr. 1; Abdullah Vokrri, Mësues në 
Kosovë e në Shqipëri (personalitete të shquara të arsimit tonë kombëtar), Prishtinë, 
2008, f. 125-136. 



 
SHKOLLA NORMALE – DÂRULMUALLIMÎN E SHKUPIT… 
 

79

Çerdhe e përhapjes së shkrimit dhe gjuhës shqipe 

Mirëpo, pavarësisht Rregullores për Arsimin e Përgjithshëm osman 
të viti 1869, ku theksohej se në shkollat shtetërore osmane mësimi 
mund të zhvillohej edhe në gjuhën vendëse, një e drejtë kjo që u 
ishte dhënë të tjerëve, shteti osman megjithatë vazhdoi ta mohonte 
të drejtën e shqiptarëve për të hapur shkolla. Kjo e drejtë shqip−
tarëve nuk do t’u njihej zyrtarisht pothuajse deri në fund të sundi−
mit osman në këto vise. Në kushte të tilla dhe në pamundësi që të 
kishin shkollat e tyre kombëtare, mësimi i shqipes nga mësues pa−
triotë e me nxënës të besuar u përhap fshehurazi, tinëz dhe në 
mënyrë individuale. 
Kështu, duke qenë në atë kohë Shkupi kryeqendër e Vilajetit, pa−
triotët shqiptarë bënë përpjekje të mëdha për futjen e gjuhës shqipe 

në shkollat turke jo vetëm në këtë qytet, por gjithandej vilajetit dhe 
jo vetëm si lëndë, por edhe si gjuhë mësimi. Gjimnazi i lartë (Idâdija) 

dhe Dârulmuallimîni të Shkupit luajtën rolin e vatrave të përhapjes së 
shkrimit dhe gjuhës shqipe. Një luftë e tillë u zhvillua edhe brenda 

vetë Dârulmuallimînit midis pedagogëve që ishin konservatorë e 
proqeveritarë dhe kundër gjuhës shqipe (siç ishte drejtori i kësaj 

shkolle Ejup Sabri Xhemili72) dhe pedagogëve atdhetarë, si Salih 
Gjuka73, Bedri Pejani i mirënjohur etj.74 

                                                            
72 Sabri Xhemili me origjinë nga Prishtina e kishte mbaruar fakultetin në Stamboll. 
Kishte qenë pedagog dhe drejtor në shkollën normale Dârulmuallimîn në Shkup, 
drejtor dhe mualim i gjuhës turke në Idadînë e Shkupit, poet dhe autor i disa shkrimeve 
në gazetën “Yeni mekteb”, nga fusha e pedagogjisë, që botohej në vitet 1910-1912 në 
Shkup, si dhe përkthyes i doracakëve nga gjuha frënge etj. Ka shkruar bukur shumë 
mbi problemet  e shkollave fillore dhe mbi mënyrat e mësimit të suksesshëm. Ka 
botuar një varg studimesh nga pedagogjia në vitet 1910-1912. Ishte kundër aplikimit të 
gjuhës shqipe në shkollë. Jašar Redžepagić, Školstvo i prosveta na Kosovu..., po aty, f. 
38-39.  
73 Salih Gjukë Dukagjini (1876-1925) Veprimtar i lëvizjes patriotike shqiptare, 
publicist, pedagog, “Mësues i popullit”. Lindi në Pejë. Pasi e mbaroi shkollën fillore 
(iptidainë) në Pejë, shkoi në Shkup për të mësuar në idâdije. Pas mbarimit të idâdijes, 
shkoi në Selanik, për të studiuar në shkollën e lartë juridike. U specializua për njëfarë 



SADIK MEHMETI80 

Këta pedagogë atdhetarë dhe, nën ndikimin e, tyre edhe studentët e 

Shkollës së Lartë Pedagogjike të Shkupit dhe shkollave të tjera në 
këtë qytet, kanë zhvilluar polemika të shumta për futjen e gjuhës 

shqipe si lëndë në këto shkolla. Studentët dhe pedagogët e tyre atd−
hetarë kërkonin që të mësonin në gjuhën shqipe dhe për këtë qëllim 

ata do t’i shkruanin telegrame edhe në Ministrisë së Arsimit në 
Stamboll, duke e theksuar nevojën e mësimit të kësaj gjuhe si lëndë e 

veçantë mësimore. Në fund të telegrameve nënshkruheshin, në të 
shumtën, studentët nga Kosova.75 Kur një gjë e tillë ishte lejuar nga 

Stambolli, drejtori i shkollës, Sabri Xhemili, nuk donte të realizonte 
një vendim të tillë, duke e arsyetuar këtë me mungesën e lokaleve 

dhe me vështirësi të tjera.76 Por, më në fund fitoi krahu i pedagogëve 
atdhetarë dhe në vitin 1910 për mësimdhënës të gjuhës shqipe u 

emërua Sali Gjuka−Dukagjini, i cili nuk do të qëndrojë shumë gjatë 
dhe do të zëvendësohet nga një mësimdhënës tjetër nga Maqedonia, 

që shumë pak e njihte gjuhën shqipe.77 Megjithëkëtë, kërkesat e 

kohe edhe në Stamboll dhe në Paris. Më 1908 kthehet në Pejë, ku pas një viti hap një 
shkollë fillore me mësim në gjuhën shqipe. Meqë puna e tij u sabotua nga disa 
shqiptarë fanatikë proqeveritarë osmanë, të vjetër dhe nga qarqet serbe, u largua nga 
Peja dhe shkoi në Shkup, ku iu bashkua klubit “Bashkimi”, të cilin e drejtonin Nexhib 
Draga, Hasan Prishtina, Bajram Curri, Bedri Pejani, Jashar Erbara etj. Më 1909 u 
vendos drejtor i qarkut të Neveskës, në Vilajetin e Manastirit. Ishte një ndër 
organizatorët kryesorë të Kongresit II të Manastirit (1 prill 1910). Punoi edhe si 
mësues i gjuhës shqipe në Darul-muallimin në Shkup, ku pati ndikim të drejtpërdrejtë 
mbi rininë shkollore, ku shumica vinin nga qytetet e Kosovës, që pastaj do të bëheshin 
mësues të ardhshëm. Nga presioni i xhonturqve u largua nga Shkupi dhe shkoi në 
Manastir, e më pastaj edhe në Selanik, ku punoi si nëpunës i gjykatores. Mori pjesë 
pothuajse në të gjitha kongreset arsimore. Ishte drejtues dhe mësimdhënës në shumë 
shkolla në Kosovë dhe Shqipëri. Është i njohur edhe si publicist. Botoi shumë artikuj 
në më se 60 organe të ndryshme. Është poet dhe autor i gramatikës së gjuhës shqipe 
me alfabet arabo-osman “Shkrolaria e shqypes”, të cilën e botoi në Manastir më 1910. 
Shih: Salih Gjukë Dukagjini, Shkrolaria e Shqypes, pjesa e parë: teorike dhe praktike, 
u botua nën kujdesin e Muhamet Pirrakut, Prishtinë, 1991. 
74 Më gjerësisht, shih: Salih Gjukë Dukagjini, Shkrolaria e Shqypes..., po aty. 
75 Dr. Jašar Redžepagić, Školstvo i prosveta na Kosovu..., po aty, f. 39-40. 
76 Po aty, f. 39-40. 
77 Po aty. 



 
SHKOLLA NORMALE – DÂRULMUALLIMÎN E SHKUPIT… 
 

81

studentëve dhe të pedagogëve për futjen e gjuhës shqipe si lëndë nuk 

pushuan, por rezistenca ishte e madhe. Prandaj edhe këto kërkesa 
nuk dhanë shumë rezultate. Gjuha shqipe nuk arriti të futej zyrtarisht 

si lëndë e veçantë, por ajo vazhdonte të përdorej si gjuhë mësimi dhe 
jozyrtarisht. 

Dârulmuallimîn e Shkupit e botonte edhe revistën pedagogjike 

“Yeni mektep” (“Shkolla e re”), që doli midis viteve 1910−1912. 
Këtë revistë e udhëhiqnin Sabri Xhemili (i sipërpërmendur) dhe 

Mehmet Shekibi, mësimdhënës në këtë shkollë, por në të kanë bo−
tuar shkrime autoriale dhe përkthime sidomos nga fusha e pedagog−

jisë edhe shumë autorët të tjerë−mësimdhënës në shkollat idâdîje dhe 
në normalet e kohës. Kjo revistë, përveç shkrimeve nga fusha e pe−

dagogjisë, ka edhe shumë këshilla për mësimdhënësit dhe për 
nxënësit, si dhe informata interesante. Revista është përcjellë me 

mjaft interesim nga pedagogët dhe studentët e Shkollës së Lartë Pe−
dagogjike të Shkupit dhe jo vetëm. Deri më sot kjo revistë, ndonëse 

paraqet një material interesant pedagogjik dhe informativ, nuk ka 
qenë pjesë e ndonjë analize a studimi shkencor. Duhet theksuar se 

Shkolla e Lartë Pedagogjike e Shkupit ka zhvilluar polemika teorike 
lidhur me problemet e ndryshme pedagogjike me Shkollën e Lartë 

Pedagogjike të Stambollit78. Darulumuallimin e Shkupit e kishte 
edhe vulën e vet, si dhe konviktin për vendosjen e studentëve. Aty 

zhvillohej edhe mësimi i pasdites, që kontrollohej nga profesorët, të 
cilët organizonin edhe orë të detyrueshme për mësim. 

                                                            
78 Po aty. 



SADIK MEHMETI82 

Revista mujore “Yeni mektep”, organ i Shkollës Normale në Shkup  

Nga kjo shkollë patën marrë diploma shumë djelmosha të këtyre 

viseve e të krahinave të tjera vartëse të këtyre qendrave. Këta qenë 
mësuesit e parë vendës, të cilët pas largimit të Perandorisë Osmane 

dhanë ndihmesën e tyre të pazëvendësueshme në atë kohë kur 
kishte mungesë të theksuar kuadrosh arsimore. Në këto shkolla u 

përgatitën mësues të shquar shqiptarë, të cilët më vonë punuan në 
Kosovë dhe në Shqipëri. Midis tyre kishte edhe të atillë që u nde−

ruan me titullin “Mësues i popullit”, si Ahmet Gashi79, Niman 
Ferizi80, Sadi Pejani, Sadi Morina etj.  

79 Ahmet Gashi (1888-1977) i takon plejadës së fundit të Rilindjes Kombëtare 
Shqiptare. Ai ishte dhe mbeti shpirt i pashuar i shkollës dhe i arsimit tonë kombëtar. 
Ishte pjesëmarrës në Kuvendin e Vlorës, ku efirmosi aktin e shpalljes së Pavarësisë së 
Shqipërisë. U lind në Prishtinë. Shkollën fillore dhe rushdijen i kreu në Prishtinë me 
sukses të shkëlqyeshëm. Idâdijen e mbaroi në Shkup dhe më pastaj edhe 
Dârulmuallimînin po në Shkup. Studimet i vazhdoi në Shkollën e Lartë të Stambollit. 



 
SHKOLLA NORMALE – DÂRULMUALLIMÎN E SHKUPIT… 
 

83

Aty u arsimuan edhe Isuf Puka, Avni Zajmi, Jonuz Blakçori, Mi−
nush Shala, Ferid Imami, Ferid Bajrami81, baba Qazim Bakalli82, 
Ibrahim Fehmiu etj.83  

Në Normalen e Shkupit, përveç pedagogëve që u përmendën më 

sipër, kanë mbajtur mësim në gjuhën shqipe edhe: Sali Gjuka−
Dukagjini, Niman Ferizi, Ahmet Gashi, Bedri Pejani etj.84  

                                                                                                                          
Pas përfundimit të studimeve në Stamboll, më 1909 kthehet në vendlindje, në 
Prishtinë, dhe emërohet profesor në shkollën idâdije të Prishtinës, për lëndët Histori 
dhe Gjeografi. Hapi i parë që bëri në këtë institucion edukativo arsimor ishte futja e 
gjuhës shqipe si gjuhë e dytë. Hapi i dytë qe organizimi i kurseve për shkrim-leximin e 
gjuhës shqipe. Ishte bashkëpunëtor dhe përkrahës i patriotit të shquar Nazmi Gafurrit. 
Më gjerësisht: Abdullah Vokrri, Mësues në Kosovë..., po aty, f. 27-40. Gani Demir 
Ratkoceri, Prof. Ahmet Gashi, Rilindësi i fundit, Tiranë, 2005, f. 12-14. 
80 Niman Ferizi (1883-1936). Lindi në Gjakovë. Aty kreu shkollën fillore, kurse 
studimet e mesme në idâdijen e Shkupit. Kreu edhe Dârulmuallimîn po në Shkup. 
Figurë e shquar e arsimit tonë kombëtar. Mori pjesë aktive në jetën shoqërore, politike, 
arsimore dhe kulturore të kohës. Në fushën e arsimit kombëtar dha një ndihmesë të 
vyer, duke hapur shkollat e para shqipe në fshatrat e ish-prefekturës së Kosovës 
(Tropojë, Krumë. Kukës), si në Bujan, Kolgecaj, Bicaj, Kalimash e Krumë. Ishte 
bashkëluftëtar i Bajram Currit dhe sekretar personal i tij. Shih: Fjalori enciklopedik 
shqiptar, vëll. I, Tiranë 2008, f. 659-660; Abdullah Vokrri, Mësues në Kosovë e në 
Shqipëri..., po aty, f. 150-166. 
81 Ferid Bajrami (1880-1965). Personalitet i shquar në fushën e arsimit dhe mjaft 
meritor për arsimin shqip në vilajetin e Kosovës. Kishte kryer idâdijen e pastaj edhe 
Dârulmuallimîn në Shkup. Gjatë viteve 1900-1905 ka shërbyer si mësues në Shkup 
dhe Veles, kurse pas vitit 1905 ka punuar si inspektor i arsimit në Shkup. Shih: Dr. 
Nexhat Abazi, Zhvillimi i arsimit, i shkollave dhe i mendimit pedagogjik shqiptar në 
Maqedoni (1830-1912), Tetovë, 1997, f. 162. 
82 Baba Qazim Bakalli (1895-1981) lindi në Gjakovë. Pas kryerjes së shkollës fillore 
në vendlindje, më 1909 u regjistrua në Dârulmuallimîn e Shkupit, të cilën e mbaroi më 
1912. Pastaj i vijoi mësimet edhe në Normalen e Beratit. Punoi si mësues në shumë 
vende, si në Gjakovë, Shijak, Qaf Zogajt, Krumë etj.. Shërbeu edhe si sheh në teqenë e 
Bektashinjve në Tetovë. Është marrë edhe me shkrime. Ka lënë disa poezi, ilahi dhe 
vështrime historike e fetare. Më gjerësisht: Dr. Abdullah Vokrri, Mësues në Kosovë e 
në Shqipëri..., po aty, f. 43-48  
83 As. prof. Dr. Murat Gecaj, Ndihmesa e mësuesve veteranë kosovarë për edukimin e 
nxënësve në konvikte, në: “Revista Pedagogjike”, nr. 1, Tiranë, 1999; f. 123-133. 
Hajrullah Koliqi, Historia e arsimit..., vep. cit., f. 143. 
84 Hajrullah Koliqi, Historia e arsimit dhe e mendimit pedagogjik shqiptar, Prishtinë, 
2002, f. 143. 



SADIK MEHMETI84 

Përfundim 

Shkolla Normale (Dârulmuallimîn) e Shkupit u hap në vitin 1882. 
Hapja e kësaj shkolle dhe e simotrave të saj në Prishtinë, Prizren, 
Shkodër, Manastir etj. ishte një kërkesë e kohës për përgatitjen e 

mësuesve të kualifikuar për shkollat e reformuara fillore (iptidaije) 
dhe për ato të pareformuara (sibjane).  

Shkollat Dârulmuallimîn, në trojet shqiptare, i shërbyen shumë 

mirë qëllimit të tyre, patën domethënien e tyre dhe, në saje të atyre 
shkollave, pa mëdyshje, jeta arsimore arriti një shkallë mjaft të lartë. 

Këtë e dëshmojnë lëndët që mësoheshin në ato shkolla, mësuesit që 
kanë dhënë mësime dhe kuadrot që kanë dalë nga aty. 

Gjatë veprimtarisë së saj Dârulmuallimîn e Shkupit ka nxjerrë disa 

dhjetëra kandidatë, shumë prej të cilëve kanë shërbyer si mësues 
nëpër mejtepe, qoftë deri më 1912, qoftë edhe në mes dy luftërave 

botërore, madje deri në vitet e ’50−ta të shekullit të kaluar. Shumë 
prej tyre qenë emëruar edhe mësues në shkollat fillore kombëtare, 

disa kanë vazhduar studime profilesh të ndryshme dhe disa kanë 
punuar në administratë. Dârulmuallimîn e Shkupit, sikurse edhe të 

gjitha shkollat e tjera moderne osmane, pushoi me veprimtarinë e 
saj në vitin 1912, kur Perandoria Osmane u tërhoq nga këto vise. 

Dhe, në fund fare, mund të konstatohet me plot gojën se Dârul−
muallimîn e Shkupit dhe simotrat e saj në trojet shqiptare, në saje të 
rolit dhe kontributit që dhanë me veprimtarinë e tyre për më 

shumë se tri dekada, duhet të gjejnë vend në historinë e arsimit dhe 
mendimit pedagogjik shqiptar. 



85

PROF. DR. ABDULXHEMIL NESIMI  
Fakulteti i Shkencave Islame – Shkup  

KONTRIBUTI I ABDYLHAQIM DOGANIT 
PËR ZHVILLIMIN E GJUHËS SHQIPE DHE 

PËR ARSIMIN KOMBËTAR 

Hyrje  

Një kontribut të rëndësishëm për zhvillimin e gjuhës shqipe dhe 

arsimin kombëtar në kapërcyell të shek. XIX dhe në fillim të shek. 
XX pa dyshim që ka luajtur edhe kleri mysliman shqiptar. Pavarë−

sisht faktit se deri vonë, për arsye ideologjike ka pasur një lloj ten−
dence për t`i vënë në plan të kundërt komponentët “shkollë”, 

“gjuhë” dhe “identitet kombëtarë” me fjalën “kler”, “klerikë” ose, 
në rastin konkret, “hoxhallarë”,85 e vërteta qëndron ndryshe. Një 

numër alfabetesh dhe abetaresh të gjuhës shqipe na rezulton të jenë 
hartuar pikërisht nga këta personalitete. Megjithëse ato nuk 

përbëjnë një numër të madh për nga sasia, përsëri në raport me 
peshën specifike dhe kohën kur u hartuan, dëshmojnë për shkallën 
e lartë të preokupimit dhe rëndësinë që klerikët myslimanë shqip−

tarë i jepnin zhvillimit dhe mësimit të gjuhës shqipe. 

Që në fundin e viteve të ‘30−ta të shekullit të kaluar, në një artikull 

të revistës “Zani i Naltë”, pasi theksohej roli i klerit mysliman 
shqiptar në lëmenj të ndryshëm të çështjes kombëtare, kur vinte 

fjala për shkrimin e gjuhës shqipe, shkruhej se: “Ndofta mund të 
thotë dikush se këta kanë shkrue me alfabet arab! Ani, mjafton që 

85 Historia e Shqipërisë, vëll. II, Tiranë: Akademia e Shkencave e RPS të Shqipërisë, 
Instituti i Historisë, 1984, f. 429-436. 



ABDULXHEMIL NESIMI 86 

kanë shkruar shqip; mjafton që këtij populli i kanë dhanë të kuptojë 

se edhe gjuha e tyne, shqipja, mund të shkruhet. Mbasandaj, çfaj 
kanë këta shkrimtar të moçëm që kanë shkrue në një kohë kur 

shqipja ska pasë alfabetin e saj, jo skanë asnjë faj këta shkrimtarë; 
ashtu sikurse skanë faj as ata që kanë shkrue me alfabetin grek e me 

ndonjë alfabet tjetër”.86 

Kontribut të rëndësishëm në këtë drejtim për zhvillimin e gjuhës 

shqipe dhe arsimin kombëtar në gjuhën shqipe në kapërcyell të 
shek. XIX dhe në fillim të shek. XX ka dhënë edhe pedagogu ynë 

nga Gostivari, Abdylhaqim Hiqmet Dogani. 

Fjalët çelës: abetare, gjuhë, shqip, hoxhallarë, rilindës. 

1. Gostivari, vendlindja e Abdylhaqim Doganit 

Gostivari është një qytet me pozitë të volitshme gjeografike, me 
mbi 500 m lartësi mbidetare, që shtrihen në mbi shtratin e lumit 

Vardar. Është i vendosur në perëndim të Maqedonisë dhe është i 
rrethuar nga dy male të larta, Sharri dhe Mali i Thatë. Aty jetojnë 
mbi 100 mijë shqiptarë në bashkëjetesë me turqit, maqedonasit, 

romët, bullgarët etj.  

Rreth qytetit te Gostivarit dhe për Gostivarin janë thurë shumë 

legjenda me versione të ndryshme bazuar nga pushtuesit e periud−
have të ndryshme. Sipas dokumentit të vetëm nga epoka antike, tek 

historiani Tit Livi (59 p.e.s – 17 p.e.s), thuhet se mbreti i fundit i 
Maqedonisë Pasai (179 – 163) me 10.000 ushtarë, pas pushtimit të 

Uskanës (Kërçovës), e pushton qytezën DrauDAK që më pas të 
pushtohej Oneji (Tetova). Nga këto të dhëna mund të kuptohet se 

qyteti i vjetër DrauDAK, i cili ka pasur rëndësi të madhe, është 

86Zani i Naltë, “Veteranët e Klerit Mysliman”, nr. 11, Nanduer 1937, f. 330. 



 
KONTRIBUTI I ABDYLHAQIM DOGANIT PËR ZHVILLIMIN… 
 

87

gjendur ndërmjet Kërçovës dhe Tetovës, d.t.th. Gostivari i ta−

nishëm.  

Bazuar në shkrimet e Abdylhaqim Doganit, Gostivari e merr emrin 

nga vajza e ardhur nga Tivari që për vendbanim e ka zgjedhur këtë 
qytet. Në gjuhën lokale vajza është gocë edhe atë nga Tivari, pran−

daj del emri Gostivar, pra goca e Tivarit. Dogani hedh poshtë 
pikëpamjet joshkencore, sipas të cilave fjala Gostivar rrjedh nga fjala 

slave “gosti” dhe nga fjala turke “var”, e cila sipas kombinimit të 
tyre gosti−miq dhe var−ka nënkupton vend ku ka mysafirë. 

Dogani shpjegonte se në afërsi të Gostivarit, ne vendin e quajtur 
“Kara agaç”, ka pasur një manastir shqiptar, të cilin siç flasin 

gojëdhënat, e ka ndërtuar një gocë prej Tivari, nga mori emrin 
qyteti i ndërtuar më pas “Goc Tivar” dhe në bazë të evolucioneve 

fonetike qyteti e mori emrin Gostivar. Turqit osmanlinj përmenden 
si të ardhur në vitin 1382 afër Gostivarit në fshatin turçan (Bello−

vishtë) 4km në jugëlindje të Gostivarit. Atëkohë si vend më i 
përmendur njihet fshati Zdunjë, ndërsa më vonë Gostivari.87  

Vetë pozicioni e ka bërë qytetin shumë herë transit, jo vetëm për 
shqiptarët që kalonin në vise të tjera arbërore, por edhe mëtej, deri 

thellë në Perandorinë Osmane e para saj. Në gjysmën e parë të shek 
XVI Gostivari përmendet si qendër banimi qytetar e zhvilluar me 

degë zejtarie e sociale, një vend ekonomik, që gradualisht, duke e 
shfrytëzuar pozitën e favorshme gjeografike dhe kushtet natyrore të 
mira, hapet ndaj zhvillimit në fushën ekonomike−tregtare, sidomos 

në komunikimin me zonën e Tetovës, Shkupit, Ohrit, Korçës, 
Elbasanit.  

                                                            
87Dogani, Abdylhaqim, “Gostivari”, në “Flaka e Vëllazërimit” Shkup: 25.8.1951 



ABDULXHEMIL NESIMI 88 

Duhet theksuar se në Gostivar ka funksionuar një shkollë në nivel 

të medresesë që nga fundi i shek. XVII, ndërsa në fshatin Vrapçishtë 
funksiononte një medrese e ulët që nga viti 1827. Vetë Abdylhaqim 

Dogani i është përkushtuar, mes tjerash, edhe hulumtimeve për 
vendlindjen e tij të dashur, Gostivarin, duke kryer studime me 

vlerë, të cilat janë burime për studiuesit e fushave të ndryshme të 
traditës shqiptare. 

Shumë personalitete të larta në Perandorinë Osmane e kishin orig−
jinën nga Gostivari. I tillë ka qenë edhe Karamahmuti Pasha, një 

ndër vezirët e mëdhenj, i cili e mori këtë detyrë në Bagdad dhe e 
stabilizoi ekonomin e tregut. Një pjesë të pasurisë së tij, Karamah−

muti e vuri në dispozicion të ndërtimit të objekteve kulturore, të 
xhamive etj. I biri i tij, Ebu Beqir Beu, në vitin e 1676 ndërtoi 

“Xhamin e Sahatit”, ku ushqeheshin edhe të vobektët. Qyteti dhe 
rrethina pësonin ndryshime varësisht nga situatat nëpër të cilat ka−

lonte vendi e më gjerë Perandoria Osmane, nën të cilën ishin viset 
shqiptare.88 

Në qytete dhe në disa fshatra, në fundin e shek. XIX, ishin hapur 
shkolla fillore “sibjan mejtepe”, siç quheshin atëherë. Në vitin 1859 

në qytet ishte ndërtuar një xhami nga familja Bejlikçi Zade, nga 
trungu i së cilës ishin më në zë Ismail Aga, Sali Aga, Mustafa Efen−

diu, për një opinion shoqëror në nderim të tyre, sidomos të Mustafa 
Efendiut, që njihej edhe si më i arsimuar. Njëri nga bijtë e kësaj 
familjeje, Sadik Beu, arriti të bëjë karrierë në administratën peran−

dorake, duke arritur deri në detyrën e ministrit të Ndërtimit. 

Gostivari ishte në lidhje e nën ndikimin e shumë qendrave arsimore e 

kulturore shqiptare brenda e jashtë vendit, duke e mposhtur fanatiz−

88Kaso, Sheraf, Monumentet Islame ne Muftininë e Gostivarit, Gostivar, 2002. 



 
KONTRIBUTI I ABDYLHAQIM DOGANIT PËR ZHVILLIMIN… 
 

89

min. Kështu, në përpjekje për t’i zbatuar porositë e rilindësve, ve−

çanërisht të Sami Frashrit, lidhur me emancipimin e gruas, si rrugë 
kryesore për emancipimin e kombit, u hap edhe një shkollë femrash.  

Duhet theksuar se disa bij të Gostivarit, si Abdylhaqim Dogani, Josif 
Bageri, por edhe Hasan dhe Mehmet Derralla, kishin kontakte di−

rekte me rilindës të shquar, përfshirë edhe vëllezërit Frashëri, duke 
u ndikuar prej tyre duke e harmonizuar punën sipas orientimeve të 

Rilindjes sonë Kombëtare. 

2. Lindja e tij 

Abdylaqim Doganiu u lind në vitin 1880 në një familje me tradita 

të hershme fetare dhe patriotike. Për shumë vite me radhë babai i 
tij, Idriz efendiu, kishte shërbyer si myfti i Gostivarit. Idriz Dogani, 

përveç formimit qytetar e fetar, ishte edhe njeri i arsimuar. Ai kishte 
një bibliotekë të mirë në shtëpi. Ai ishte edukator me njohuri të 

thella fetare, të cilat ndikuan që në shtëpi të krijohej një mjedis i 
favorshëm për zhvillim arsimor, shkencor e kulturor. Pra, niveli 
intelektual i kësaj familje la gjurmë edhe te fëmijët.  

Vetë edukata e familjes, sidomos edukata e punës, u bë një mjet 
efikas për rritjen dhe formimin e personalitetit të fëmijës e adoles−

hentit Abdylhaqim Dogani. Në një mjedis të tillë familjar e shoqë−
ror lindi dhe u edukua Abdylhaqim Dogani.  

Studiuesi Hasan Kaleshi, orientalist dhe autor i disa veprave, e rad−
histe Abdylhaqim Doganin ndër personalitet shqiptare të shquara, 

që kontribuuan edhe në dituritë islame. Ai, mes tjerash, shkruan: 
“Për sa i përket një numri të madh shkrimtarësh nga Maqedonia, 

ata i kam marrë vetëm nëse burimi përmendet si shqiptar ose kur 
është fjala për shek. XIX, nëse e di se në këtë apo atë mënyrë ka 



ABDULXHEMIL NESIMI 90 

qenë i angazhuar në lëvizjen shqiptare, si p.sh. Dervish Hima nga 

Ohri, Dr Ibrahim Temo nga Struga, Rexhep Voka nga Tetova, Ali 
Isuf Albani nga Kërçova etj.89 

Abdylhaqimi e kaloi “shkollën amnore” në mjedis shqiptarëve të 
shoqëruar me dashuri e respekt për gjuhën, doket dhe zakonet e 

popullit vëlla turk. Njohuritë e para i mori nga i ati, që pastaj ta 
dërgojnë në sibjan−mekteb. 

Atëbotë në Gostivar dhe në fshatrat përreth kishte mjaftë shkolla të 
tilla, por hafizi që e zhvillonte mësimin në mejtepin ku mësonte 

Abdylhaqimi, ishte vetë i ati, i kompletuar në formimin teologjik e 
kulturor. Vërtet që nxënësit mësonin së bashku, pra jo të ndarë në 

klasa e pa ndonjë bazë didaktike e në gjuhën osmanë, por duke 
qenë hafizi shqiptar, ata komunikonin edhe në gjuhën e tyre shqipe, 

madje në vitet e para kryesisht shqip. 

Ishte një specifik e Abdylhaqimit se “shkolla amnore” në shqip e 

vazhdoi në sibjan mejtep me të atin, pasi Idrizi i mësonte vetë 
fëmijët, pra mësues e kishte babain e vet. Kështu duke mësuar në 

shtëpi dhe në sibjan mejtep, ai përgatitet për të shkuar në mejtep të 
reformuar shtetëror, me karakter laik, ku vazhdoi 4 vjet. Atje mësoi 

lexim, shkrim, gramatikë, artimetikë, histori të Perandorisë Osma−
ne, gjeografi, edukatë morale dhe dituri natyrore. Këtu mësimi 

zhvillohej në bazë klase, viti shkollor realizohej me mësues laikë që 
përdornin mjete mësimore mbi parime të didaktikës bashkëkohore, 
ndërsa njohuritë e nxënësve i vlerësonin me nota etj. Mësuesi i çdo 

klase kishte mbaruar shkollën normale – “Dar−ul−mualimin”.90 

89Kaleshi, Hasan, Kontributi i shqiptarëve në dituritë Islame, 1991, f.79-80. 
90“Personalitete të kulturës islame shqiptare,që kanë jetuar e kontribuar në fund të 
Shek. XIX - Gjysma e parë e shek. XX”, Materialet janë marrë nga botimi: “Instituti 
Shqiptar i Mendimit dhe Qytetërimit Islamik”, http:/muslimsonline.com.  



 
KONTRIBUTI I ABDYLHAQIM DOGANIT PËR ZHVILLIMIN… 
 

91

Shkollën fillore e kreu në Gostiva,r kurse të mesmen në Stamboll. 

Pas përfundimit të shkollimit të mesëm, u regjistrua në Fakultetin e 
Farmacisë në Stamboll, mirëpo, pas dy vjetësh, për shkaqe financia−

re, detyrohet të kthehet në vendlindje.  

Edhe pse shkollimin e tij e kishte mbaruar në gjuhën turqishte, 

atëherë kur akoma në atë gjuhë përdorej alfabeti arab, ai nuk e la 
pas dore gjuhën e vet. Qysh kur ishte si nxënës dhe si student në 

Stamboll, në kushte shumë të vështira, e mësoi edhe gjuhën shqipe, 
këtë nga shokët e tij të shumtë që jetonin në Stamboll. Një ndër të 

njohurit e tij në Stambollit ka qenë edhe Sami Frashëri, veprat e të 
cilit i njihte fare mirë, si edhe vetë Samiun. Pas kthimit në vend−

lindje, e ndoqi rrugën e mësuesisë – emërohet mësues i parë në 
Gostivar.  

Nga studimet që bëri në Stamboll, mori arsim laik. Megjithatë, 
gjatë gjithë kohës së punës së tij shërbeu si mësues, si në shkolla 

laike, ashtu edhe në ato fetare. Është ndër të rrallët që shkroi tekste 
me karakter fetar. Në vitin 1911 u punësua në Shkollën Normale 

(Darul−Mu`alimin) të Shkupit, ku shumicën e nxënësve e përbënin 
shqiptarët. Aty lënda e gjuhës shqipe iu ngarkua pikërisht Abul−

haqim Doganit, kjo nga klubi shqiptar “Rinia Patriotike” (Shubani 
vatan). Për pak kohë ai u zgjodh edhe deputet në Parlamentin e 

Dytë Osman si përfaqësues i Gostivarit. Abdylhaqim Dogani qe i 
vonuar dhe fillimisht nuk ishte për alfabetin e Manastirit, të mira−
tuar nga përfaqësuesit e njëzet e gjashtë shoqërive e klubeve në 

nëntor të vitit 1908, por shpejt e kuptoi dhe reagoi drejt.  

 



ABDULXHEMIL NESIMI 92 

3. Veprimtaria e Abdylhaqim Doganit 

Kontributi i Abdylhaqim Doganit kryesisht konsiston në fushën e 

tekstologjisë dhe ai mbtetet i njohur si didakt. Ai mban autorësinë e 
të paktën 16 teksteve shkollore, të cilat janë të shkruara në gjuhën 

turke. 

Pas çlirimit, në vitin 1945, e botoi edhe abetaren e parë shqipe, gjë 

që e ka kishte ëndërruar me kohë. Kjo abetare nga shpejtimi i bo−
timit nuk ishte pa të meta, por atë vit, për herë të parë në vendin 

tonë, nxënësit shqiptarë gjetën abetare në gjuhën shqipe, që u botua 
si libër në ish−Jugosllavi për vitin shkollor 1946−47. 

Në vitin 1947 përmbushi kërkesën e Ministrisë së Kulturës e 
Shkencës në Maqedoni, duke e shkruar historinë e Gostivarit – të 

qytetit të vet, ku kish shërbyer 42 vjet si mësues dhe ku vdiq më 
1955.  

Kontributi i tij në arsim dhe në edukatën islame ishte i veçantë. 
Madje, Abdylhaqim Dogani ka shkruar proza të shumta për fëmijë, 
një pjesë e të cilave i ruajnë edhe sot vlerat e tyre arsimore dhe 

edukative. Ka botuar edhe artikuj studimorë, sidomos për historinë 
e Gostivarit e të viseve të tjera shqiptare.  

Tekstet e tjera të tij janë shkruar në gjuhën turke, por kanë 
shërbyer për edukimin e nxënësve shqiptarë në shkollat që ndiq−

nin.91 Veprat e tij të njohura deri më sot, të paracaktuara për shko−
llat laike dhe fetare janë:  

- “Saban Yildizi yahot Musavver Osmanli Elifbasi” (Ylli i 
mëngjesit apo abetare e ilustruar e osmanishtes).  

91“Personalitete të kulturës islame shqiptare,që kanë jetuar e kontribuar në fund të 
Shek. XIX - Gjysma e parë e shek. XX”,“Instituti Shqiptarni Mendimit dhe Qytetrimit 
Islamik”. 



 
KONTRIBUTI I ABDYLHAQIM DOGANIT PËR ZHVILLIMIN… 
 

93

- “Yeni Elifba−Nesh harfllariyla tabedlimis ueni imla ilifbasi” 

(Abetarja e re – Abetarja portografike e botuar me shkronjat 
nes’h).  

- “Muslumanlik” (Feja islame).  

- “Arnavutca elifba−Arap harflariyla” (Abetare shqip me alfabet 
arab).  

- “Pedagogji kavaidine mutabik yeni sistem elifba” (Sistemi i ri i 
abetares sipas parimeve pedagogjike).  

- “Kur’ani Kerim Derslaerine Baslangiç” (Hyrje në mësimin e 
Kuranit të nderuar).  

- “Birinci Kisim Turkçe Dersleri Elifba” (Pjesa e parë e mësimeve 
të turqishtes−Abetarja).  

- “Ikinci Kisim Turkçe Dersleri”(Pjesa e dytë e mësimeve të tur−
qishtes).  

- “Uçunçu Kisim Turkçe Dersleri” (Pjesa e tretë e mësimeve të 
turqishtes). 

- “Doruncu Kisim Turkçe Dersleri” (Pjesa e katërt e mësimeve të 
turqishtes).  

- “Birinci Kisim Din Dersleri” (Pjesa e parë e mësimeve të fesë). 

- “Ikinci Kisim Din Dersleri”(Pjesa e dytë e mësimeve të fesë).  

- “Uçuncu Kisim Din Dersleri”(Pjesa e tretë e mësimeve të fesë).  

- “Dorduncu Kisim Din Dersleri”(Pjesa e katërt e mësimeve të 
fesë).  

- “Birinci Kisim Dersleri” (Pjesa e parë e mësimeve të historisë).  



ABDULXHEMIL NESIMI 94 

- “Abetare”, në gjuhën shqipe shtypur nga Shtypshkronja “Kul−

tura”, Shkup, 1946. 

Nga veprat e mësipërme, të një rëndësie të veçantë janë veprat 

fetare, si: “Feja Islame”, “Sistemi i ri i mësimit fetar sipas parimeve 
pedagogjike”, si dhe “Hyrje në mësimin e Kur’anit Famëlartë”. 

Kontributi i tij në arsim dhe në edukatën islame ishte i veçantë. 
Abdulhaqim Dogani ka shkruar proza të shumta për fëmijë, një 

pjesë e të cilave ruajnë edhe sot vlerat e tyre arsimore dhe edukati−
ve, ndërsa ka botuar edhe artikuj studimorë, sidomos për historinë e 

Gostivarit e të viseve të tjera shqiptare. 

Gostivari ishte objekt i rrezatimit të arsimit kombëtar sidomos pas 

Lidhjes Shqiptare të Prizrenit, idetë e së cilës synonin një arsim e 
shkollë shqipe në një alfabet të njësuar, kjo si një rrugë për arritje 

në jetën e kombit. Por, në këtë kohë ishin të pranishme edhe 
shkollat serbe, të cilat u hapën në disa fshatra, siç ishin të pranishme 

edhe shkollat osmane, bullgare, greke. Në disa zona, ku flitej në 
shtëpi gjuha shqipe, si Reka e Epërme, këto përbënin edhe rreziqe 

për asimilimin, sidomos duke parë edhe disa përpjekje të shovi−
nistëve në këtë fushë. 

Si një qendër tranziti, por edhe si bijë të atyre viseve, atje u ndalën 
për veprimtari atdhetarë veprimtarë të shquar, si: Jashar Erebara, 

Rexhep Voka, Anastas Albanski, Josif Bageri, Sali Gjuka etj., disa 
prej të cilëve ishin edhe të njohur, madje edhe miq të Abdylhaqim 
Doganit. Po ashtu në Gostivar vinin gazeta e botime nga Shqipëria, 

nga Italia e përtej, duke u përgatitur një opinion shkencor objektiv. 



 
KONTRIBUTI I ABDYLHAQIM DOGANIT PËR ZHVILLIMIN… 
 

95

Konkluzion  

Nga hulumtimet e deritanishme është evidentuar se hoxhallarët dhe 

mendimtarët myslimanë shqiptarë në periudhën e Rilindjes 
Kombëtare pa dyshim kanë luajtur një rol të rëndësishëm për 

shkrimin, mësimin dhe përhapjen e gjuhës shqipe. Për këtë tregues 
i qartë është fakti se një alfabet origjinal me germa arabe dhe gjashtë 

abetare të gjuhës shqipe mbajnë autorësinë e këtyre kolosëve, pa 
potencuar librat, fjalorët e tekstet mësimore që patën ndikim të 

madh për zhvillimin e gjuhës shqipe. 

Nga ky hulumtim arrijmë të konstatojmë se kontribut të 

rëndësishëm për zhvillimin e gjuhës shqipe dhe arsimin kombëtar 
në gjuhën shqipe në kapërcyell të shek. XIX dhe në fillim të shek. 

XX ka dhënë edhe pedagogu ynë nga Gostivari, Abdylhaqim Hiq−
met Dogani. 

Dogani jo vetëm që llogaritet si mësues më i vjetër, por ai hynë 
edhe në radhën e atyre personaliteteve shqiptare, që kanë bashkë−
punuar edhe me shkrimtarë të huaj. 

Shembull pune, virtyti, vetëmohimi, humanizmi dhe patriotizmi, 
Abdylhaqim Dogani mbetet dritë e pashuar për arsimin shqiptar në 

Maqedoni. 

Një specifikë njerëzore, një edukatë e thellë pune, një bardhësi 

shpirtërore e njerëzve të Gostivarit, e bënë vendlindjen e Doganit, 
të ndjehej, siç ishte në të vërtetë, një vend i bekuar. 

Historia e arsimit tonë është një histori luftash, përpjekjesh, histori e 
një populli të vogël në numër, por të madh në botën e tij shpirtë−

rore, në vullnetin e tij për të qenë i lirë dhe i pavarur. 



ABDULXHEMIL NESIMI 96 

Ngjarjet janë ato që duhet të kujtohen nga gjeneratat, kurse men−

dimet dhe veprat të lartësohen. Populli ynë do t’i kujtojë dhe do të 
lartësojë veprimtarinë e tyre për sakrificën që bënë për edukimin 

dhe arsimimin e shoqërisë, ngase këtë e ka detyrim fetar dhe 
kombëtar.  

Bibliografia 

[1]. Dogani, Abdulhaqim Hiqmet, Abetare, Shkup: Kultura, 
1946. 

[2]. Dogani, Abdylhaqim, “Gostivari”, në “Flaka e Vëllazrimit” 
Shkup: 25.8.1951 

[3]. Historia e Shqipërisë, vëll. II, Tiranë: Akademia e 
Shkencave e RPS të Shqipërisë, Instituti i Historisë. 

[4]. Kaleshi, Hasan, Kontributi i shqiptarëve në dituritë Islame, 
1991. 

[5]. Kaso, Sheraf, Monumentet Islame ne Muftinin e Gostivarit, 
Gostivar, 2002. 

[6]. “Personalitete të kulturës islame shqiptare,që kanë jetuar e 
kontribuar në fund të Shek. XIX − Gjysma e parë e shek. 
XX”, Materialet janë marr nga botimi: “Instituti Shqiptarni 

Mendimit dhe Qytetrimit Islamik”, 
http:/muslimsonline.com. SHE 

[7]. Zani i Naltë, “Veteranët e Klerit Mysliman”, nr. 11, Nan−
duer 1937. 

[8]. Zekaj, Ramiz, Zhvillimi i kulturës islame te shqiptarët gjatë 
shekullit XX, Tiranë: Insituti i Mendimit dhe Qytetërimit 

Islam, 1997, f.315. 



97

NURIDIN AHMETI 
Instituti Albanologjik – Prishtinë  

ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN  
TË MAQEDONISË NË UNIFIKIMIN  

E ALFABETIT TË GJUHËS SHQIPE MË 1908 

“Ishte, pra, një ngjarje e re për ne kjo mbledhje, ku pamë shqiptarë të 
ardhur nga veriu e nga jugu, nga lindja e perëndimi, ku pamë krah për 
krah gegë e toskë, të krishterë dhe myslimanë, hoxhë dhe priftërinj”. 
(Mid’hat Frashëri)92 

Hyrje 

Kështu do të shkruante në një editorial, që do ta botonte në gazetën 
”Lirija” më 1908, kryetari i Kongresit të Manastirit Mid’hat 

Frashëri. Derisa i pari i këtij Kongresi e vë në pah prezencën e 
krevë tanë fetarë në këtë ngjarje të rëndësishme për kombin shqip−

tarë, historiografia shqiptare, posaçërisht ajo e periudhës komuniste, 
rolin e tyre mund të thuhet se, në përgjithësi, e ka anashkaluar. 

Propaganda moniste, përmes botimeve zyrtare, shkoi deri në atë 
shkallë, duke nxjerrë artikuj si ”Roli reaksionar i klerit ndaj pro−

blemeve të alfabetit (1879−1912)”93 etj.  

Në periudhën e monizmit u botuan botime e materiale të veçanta 

për Lëvizjen Kombëtare Shqiptare dhe kur ishte fjala për krerët tanë 

92 Mid’hat Frashëri, Vepra të zgjedhura 1, ISH “Lumo Skendo”, Tiranë, 2017, f. 253. 
93 Zihni Haskaj, ”Roli reaksionar i klerit ndaj problemeve të alfabetit(1879-1912)”, 
Alfabeti i gjuhës shqipe dhe Kongresi i Manastirit, UT-IH-IGJL, Tiranë, 1972, f. 119-
126. 



NURIDIN AHMETI 98 

fetarë, u seleksionuan dhe u botuan vetëm ato materiale ku flitej 

kundra kësaj shtrese.94  

Rrjedhimisht edhe “Historia e Popullit Shqiptar” e viteve të ‘60−ta 

dhe, më vonë, e ribotuar në Prishtinë në dy vëllime, kësaj shtrese 
nuk është se ia kushtoi vëmendjen e duhur.95 Në përgjithësi, per−

ceptimi për këtë shtresë në këtë ngjarje të rëndësishme u përshkrua 
nga diskursi negativ.  

Pas viteve të ‘90−ta, për rolin e krerëve tanë fetarë në këtë ngjarje 
nga disa studiues u shkrua më intensitet të shtuar për veprimtarinë e 

tyre, por prapë në mënyrë selektive, duke vështruar në pjesë të 
krerëve fetarë të një komuniteti të caktuar dhe pjesa tjetër disi u 

anashkalua. 

Rolin i krerëve fetarë mysliman në Kongresin e Manastirit më 
1908 sipas Mit’hat Frashërit dhe Gjergj Qiriazit  

E potencuam edhe më lart se Kryetari i Komisionit të Kongresit të 

Manastirit Mit’hat Frashëri nuk e fsheh entuziazimin e tij për 
pjesëmarrjen krerëve fetarë në këtë ngjarje. Për më tepër, ai edhe 

në ditarin e tij, të cilin e boton në gazetën “Lirija” më 1908, 
shkruan se në këtë ngjarje pritet të vijë edhe Haxhi Vildan efendi 

Dibra96, i dërguar nga klubi i shqiptarëve të Stambollit dhe misioni i 

94 Mendimi politik e shoqëror i Rilindjes Kombëtare Shqiptare(1908-1910), Vëll. II, 
SSHSH-IH,Tiranë, 1976, f. 7, 493-553. 
95 Historia e popullit shqiptar II, ETMMKSAK, Prishtinë, 1979, f. 282-283. 
96 Vildan Faik Dibra (?-1925) u lind në Rimnicë të Rekës së Dibrës. Shkollimin fillor 
dhe të mesëm i mbaroi në Dibër. Studimet i vazhdoi në Stamboll, ku i përfundoi me 
rezultate shumë të mira. Pas përfundimit të studimeve, shërbeu si profesor në 
medresenë e Yskudarit në Stamboll. Po aty për nxënësit refugjatë shqiptarë hapi edhe 
një shkollë shqipe me emrin “Kosova”. U bë pjesë e Lëvizjes Kombëtare të fillimit të 
shek. XX. U bë pjesë edhe e Klubit”Bashkimi” në Stamboll dhe e përfaqësoi këtë klub 
në Kongresin e Manastirit më 1908. Si i dërguar i Komitetit Stambollit në hapësirat 
shqiptare, ai mbajti një varg ligjëratash. Janë me interes ligjëratat rreth shkrimit të 



 
ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN TË MAQEDONISË… 99

tyre, sipas Mit’hat Frashërit, ishte “për të dhenë këshilla në Shqipë−
ri”.97 Pra, kuptohet se ky komision këshillëdhënës, i dërguar nga 

shqiptarët e Stambollit, siç edhe shihet në dokumente, kishte për 
detyre të jepte këshilla në lidhje me çështjet e alfabetit.  

Në ditën e tetë të punimeve të këtij Kongresi, sipas Mit’hat 
Frashërit, fjalën kryesore në këtë ditë e kishte Haxhi Vildan Dibra, 

duke bërë fjalë për rrethanat politike e shoqërore të kohës. Pas fjalës 
së Haxhi Vildanit, në këtë ditë kishin folur edhe të tjerë të pra−

nishëm në këtë ngjarje, për ta marrë në fund fjalën prapë Haxhi 
Vlildani, i cili gjithmonë sipas shënimeve të Mit’hat Frashërit, mes 

tjerash, kishte folur edhe për mospengesat e të mësuarit të fesë isla−
me më alfabet joarab.98  

Si raporti më i besueshëm në lidhje më këtë ngjarje, të cilit raport i 
janë referuar dhe akoma vazhdojnë t’i referohen studiuesit e huaj 

dhe vendorë, që merren më të kaluarën e shqiptarëve, është ai i 
Gjergj Qiriazit i vitit 1909 në lidhje me këtë ngjarje. Ky raport u 

dërgua në ministrinë përkatëse austrohungarezë, disa javë pasi ishte 
mbajtur Kongresi. Krahasuar me të dhënat që i ofron Mit’hat 

Frashëru në ditarin e tij, raporti i Gjergj Qiriazit dukej më i plotë, 
me më shumë të dhëna. Bie fjala, edhe te Mit’hat Frashëri edhe te 

Gjergj Qiriazi përmendet si delegat nga Shkupi në këtë Kongres 
Hafiz Ibrahim Shkupi, por Gjergj Qiriazi në lidhje më personalite−

                                                                                                                          
shqipes me alfabet latin, të cilën ky e mbronte. Shkroi në gjuhët e lindjes një mori 
shkrimesh e librash nga fusha teologjike, filozofike e drejtësisë. Vdiq në Stamboll më 
1925. Ramiz Zekaj, Zhvillimi i kulturës islame te shqiptarët gjatë shekullit XX, 
ISHMQI, Tiranë, 2002, f. 278-280; 100 personalitete shqiptare të kulturës islame 
shekulli XIX-XX, KMSH, Tiranë, 2012, f. 280; Ruzhdi Lata, “Kontributi i ulemave 
dibranë për çështjen kombëtare”, Kontributi i prijësve myslimanë në formimin e 
vetëdijes dhe identitetit kombëtar, (Konferencë shkencore 28-29 shtator 2012), BIK-
KMSH-BFIRM, Tiranë, 2013, f. 45-48. 
97 Mid’hat Frashëri, Vepra të zgjedhura 1..., f. 250. 
98 Po aty, f. 251. 



 
 NURIDIN AHMETI 

 
100 

tin e Hafiz Ibrahim Shkupit në këtë ngjarje e shënon edhe këtë 

veprim. Në ditën e tretë të zhvillimit të punimeve të Kongresit, në 
mesin e delegatëve të pranishëm, kishte folur edhe Gjergj Fishta, i 

cili e kishte potencuar rendësinë e të shkruarit të gjuhës shqipe me 
një alfabet, fjalim ky, që sipas Gj. Qiriazit, kishte lënë përshtypje te 

të pranishmit. Pas zbritjes së Gjergj Fishtës nga podiumi, për të 
pranishmit kishte lenë përshtypje veprimi i hafëz Ibrahim Shkupit, i 

cili pas mbarimit të fjalës së Gjergj Fishtës, i del para “u sul drej tij, 
e përqafoi dhe me lot në sy e puthi. Një skenë e tillë, në prani të 

300−400 njerëzve, nga të cilat ¾ ishin myslimanë, la përshtypje të 
thellë tek të gjithë”99 – shkruante, mes tjerash, Gjergj Qiriazi.  

Në raportin e Gjergj Qiriazit përmendet edhe ardhja e Haxhi Vildan 
Efendi Dibrës në ditën e shtatë të mbajtjes së punimeve të këtij 

Kongresi, ndërsa për ditën e tetë e ve në dukje rolin e Haxhi Vildan 
Efendi Dibrës në përkrahjen e unifikimit të alfabetit dhe kontributin 

e tij në argumentimin se shkrimi latin nuk është i ndaluar për shqip−
tarët, siç kishin pretenduar disa, por feja mund të mësohet edhe nga 

shkrimet me shkronja latine.100 Roli Haxhi Vildan Efendi Dibrës, 
sipas raportit, ishte konstruktiv dhe në frymën e rilindësve tanë.  

Agjencia Tregtare Bullgare 

Kjo agjenci ishte aktive dhe e pranishme sidomos në territorin e 

Maqedonisë Veriore të sotme. Në Perandorinë Osmane kjo agjenci 
e kishte edhe statusin diplomatik, në mungesë të formave të tjera të 

përfaqësimit. Siç duket, përveç aspekteve tregtare, për ët cilat kuj−
desej kjo agjenci, për çka edhe e mbante emrin, ajo ishte mjaft ak−

                                                            
99 Memli Krasniqi-Armend Mehmeti, Dokumente të Shoqërisë Biblike dhe Britanike 
dhe për të huajt(1816-1912), IAP, Prishtinë, 2016, f. 104.  
100 Po aty, f. 110-112. 



 
ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN TË MAQEDONISË… 101

tive edhe në dërgimin e raporteve Ministrisë së Punëve të Jashtme 
Bullgare. Këto raporte, shumë herë të shoqëruara edhe me foto, 

kanë informacione interesante për disa ngjarje të këtij vitit në 
hapësirat shqiptare. Njëra nga ngjarjet që prezantohet në njër nga 

raportet e kësaj agjencie është edhe ai mbi rrjedhat e mbajtjes së 
Kongresit të Manastirit të vitit 1908.  

Për dallim prej dy shënimeve të raporteve të lartcekura, atij të 
Mit’hat Frashërit dhe Gjergj Qiriazit, ku shënimet paraqitën në 

forme ditore, ky raport i kësaj agjencie ishte përgjithësues. Gjit−
hashtu, kur jemi te Kongresi dhe roli i krerëve fetarë myslimanë në 

këtë Kongres, në raport shënohet se Kongresin e ka shpallur të 
hapur Myftiu i Manastirit, por që ishte me origjinë nga Tetova, 

Rexhep Efendiu, dhe fjalimi i tij ishte ndërprerë disa herë nga 
duartrokitjet e të pranishmëve. Pra, ky fjalim ishte një lloj besatimi 

që Myftiu i Manastirit e kërkoi nga të pranishmit që të gjitha ven−
dimet e këtij kongresi duhet pranuar nga populli ynë, shqiptarët, 

thuhet në raport. Të pranishmit gjithmonë, sipas raportit, bënë 
betimin se do t’i pranonin të gjitha vendimet e Kongresit. Kupto−

het, ky raport shpreh edhe kënaqësinë e raportuesit se ngjarjet që 
po ndodhin te shqiptarët janë në favorin e politikës bullgare. Për 

arsye se nuk e kemi hasur të publikuar këtë raport, e as nuk kemi 
hasur shumë të cituar nga studiuesit tanë, ne po e paraqesim në 

tërësinë e tij si më poshtë: 

“Agjencia Tregtare Bullgare / Manastir 12 nëndor 1908. Nr. 830−

Ministria e Punëve të Jashtme të Besimit. Sekrete – Arkivi sekret 
Nr. 4075.  

Zoti Ministër, Filluan bisedimet fillestare ndërmjet dy fiseve krye−
sore, gegëve dhe toskëve, mbi të cilin ju kam vënë në dijeni në 

raportin tim të mëparshëm. Kjo u arrit nga puna plot energji e mi−



NURIDIN AHMETI 102 

sionarëve të tyre, të cilët për një kohë shumë të shkurtër mundën ta 

popullarizonin idenë e thirrjes së kongresit, në të cilin do të shqyr−
tohen çështje të radhës së parë, si ruajtja e tërësisë tokësore të 

Shqipërisë dhe e rilindjes së popullit shqiptar. Kongresi u mblodh 
në datën 1 të këtij muaji në Manastir, që tani e kanë përcaktuar si 

qendrën politike kulturore të të gjithë veprimtarisë së shqiptarëve. 

Çelja e këtij kongresi u bë nën kujdesin e Valiut dhe në prezencën e 

42 delegatëve, një pjesë e të cilëve zotërojnë nga disa mandate 
përfaqësie. Në kongres ishin pjesëtarë këto shoqëri dhe klube shqiptare: 

a. Nga brenda Shqipërisë: Manastiri, Selaniku, Shkupi, Stam−
bolli, Shkodra (të dy klubet “Agimi” dhe “Bashkimi”),

Gjirokastra, Elbasani, Kolonja, Lekoviku i Vilajetitit të Ja−
ninës, Vlora, Janina, Starova, Tirana, Berati, misioni katolik

i Shkodrës, princi i Mirditës, i përfaqësuar prej Vrec Dodës,
misioni protestant i qytetit të Korçës, i përfaqësuar nga Ci−

lika, së bashku me gruan e tij, zonjën Cilike, të cilën e ka
bërë për vete misionarja revolucionare bullgare Ston.

b. Nga jashtë: Sofja, Plovdivi, Bukureshti, Konstanca, Bosto−
ni, Italia dhe Egjipti.

Kongresin e deklaroi të hapur me një fjalim përshëndetës të përga−
titur nga klubi vendas Rexhep Efendiu, gegë nga Tetova, që tani 

është myfti në këtë qytet.101 Në fjalimin e tij, që disa herë u ndërpre 
nga duartrokitjet, Rexhep Efendiu foli me fjalë të mëdha për 
përpjekjet që kanë bërë shqiptarët me shekuj për përparimin dhe 

lirinë e tyre. Pasi mbaroi ky fjalim, të gjithë shqiptarët bënë betimin 
se do ta kryenin me besnikëri detyrën për t’i zbatuar deri në fund 

101 Për më tepër për jetën dhe veprimtarinë e Rexhep Vokës së Tetovës, shih: Nuridin 
Ahmeti, Krerët fetarë në Lëvizjen Kombëtare Shqiptare, IA, Prishtinë, 2017, f. 328-
336. 



 
ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN TË MAQEDONISË… 103

vendimet e Kongresit. Me propozimin e delegatit të Selanikut, që 
ishte më i vjetri në moshë, u zgjodh një komision, i cili do tëa har−

tonte rezolutën e këtij kongresi. Komisioni përbëhej prej 10 vetash: 
Sotir Peci, drejtor i gazetës “Kombi” që botohej në Boston; Fishta, 

peshkop shqiptar nga Shkodra; Gurakuqi, katolik nga i njëjti qytet; 
Mosi Kaçori, misionar katolik po nga Shkodra; Buda, farmacist nga 

Elbasani; Bajo Fehim Topulli, ish emigrant, vëllai i kryengritësit të 
njohur shqiptar Çerçizit, i cili i pari nga shqiptarët filloi të përkrahë 

lëvizjen e turqve të rinj dhe që u prit me aq solemnitet së bashku 
me njerëzit e tij në Manastir nga ana e organeve të pushtetit e ba−

norëve të qytetit mbas shpalljes së kushtetutës; Refik Bej Toptani 
nga Tirana; Mjeda, prift katolik nga Shkodra; Cilika, i misionit 

protestant të qytetit të Korçës; Shahin Kolonja, ish redaktor i ga−
zetës “Drita” që botohej në Sofje dhe kohët e fundit është zgjedhur 

deputet i Korçës në parlamentin turk; Qiriazi, shkrimtar, përkthyes 
i konsullatës austrohungareze të Manastirit.  

Seancat e kongresit u zhvilluan dy herë në ditë me dyer të hapura 
dhe të mbyllura. Në seancat e fundit kanë marrë pjesë vetëm dele−

gatët. Çështja kryesore, që u zhvillua në mbledhjet publike dhe që 
ishin shkaku kryesor i thirrjes së këtij kongresi, ishte aprovimi i një 

alfabeti të vetëm që do të luante një rol madh në zhvillimin kultu−
ror e arsimor dhe sidomos në bashkimin e shqiptarëve. Deri tani, 

sikurse dihet, për shkrimin e shqipes janë përdorur shumë alfabete, 
por tri kanë qenë ata që e përdornin kryesisht atë latin: 

1. Alfabeti i “Agimit” me 36 gërma: a, b, c, c’, d, et, e, 9, f, g, g’, 
h, i, j, k, k’, l, t, m, n, n’, o, p, r, r’, s, s’, t, th, u, v, dz, y, z, z’.  

Ky alfabet ka filluar që të përdorët para pesë vjetësh nga priftë−
rinjtë katolikë, që kanë pasur përkrahjen edhe të Austro−



NURIDIN AHMETI 104 

Hungarisë. Më këtë alfabet janë shkruar shumë pak disa libra 

kishtare dhe disa këngë të kishës. 

2. Alfabeti i “Bashkimit”, i krijuar 10−12 vjet më parë dhe

përbëhet nga 35 germa: a, b, c, th, ch, d, dh, é, e, p, g, gh, h, i,
j, k, l, ll, m, n, o, p, c, r, rr, s, sh, t, th, u, v, z, zh, y, x, xh. Ky

alfabet doli në një kohë të tillë kur grekët e ngritën çështjen e
përdorimit të alfabetit grek për ta shkruar gjuhën shqipe. Prej tij

janë hequr pesë germa të alfabetit grek që ekzistonte më parë
dhe që përdorej në alfabetin e ashtuquajtur “Frashëri”, i cili deri

tani është konsideruar si thjesht shqiptar. Me sa duket, me këtë
alfabet janë botuar shumë botime shqipe. Me të në fillim u bo−

tua edhe gazeta “Kombi”.

3. Alfabeti “Frashëri”, i njohur edhe me emrin i Stambollit

përmban 36 germa nga të cilat pesë të alfabetit grek: a, b, c, ç, ʃ,
d, ƹ, e, p, g, h, i, j, k, l, m, n, nj, o, p, q, r, Ʀ, s, ʆ, t, ʋ, u, ǧ, y, z,

ʐ. Ky alfabet është krijuar para 35 vjetësh prej Sami Frashërit dhe
ka qenë mjaft i përhapur. Me të janë botuar të gjitha librat e

broshurat e njohura deri tani. Me të është botuar edhe gazeta
“Drita” në Sofje, si dhe të gjitha dorëshkrimet e gazetat e botuara

nga shoqëritë jashtë e brënda vendit. Përveç këtyre alfabeteve,
ekzistojnë edhe dy të tjera që kanë më tepër rëndësi historike, ai i

“Kristoforidhit”, që është i përbërë thjesht me alfabetin grek dhe
me të janë botuar një fjalor e një ungjill, ndërsa alfabeti tjetër
është ai i Naum Veqilharxhit, i krijuar që para vjetësh. Ai ka

qenë prej Vithkuqi të kazasë së Korçës. Me këto dy alfabete
kongresi nuk u mor fare. Në mbledhjet rregullta të kongresit u

diskutua për çështjet e alfabetit, ndërsa në mbledhjet e veçanta
(sekrete), të cilat u zhvilluan në datat 3, 4 dhe 5 të muajit. Në

vazhdim të gjithë delegatët, kryesisht, ata fetarë katolikë, duke



 
ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN TË MAQEDONISË… 105

pare traditën e shqiptarit si mjet të rëndësishëm për zhvillimin 
fetar dhe politik, e kanë përkrahur alfabetin e “Bashkimit” si një 

alfabet të të gjithë shqiptarëve, që deri tani e ka marrë gati emrin 
e alfabetit kombëtar shqiptar. Pjesa më e madhe e delegatëve u 

shprehën për aprovimin e alfabetit “Frashërit” (të Stambollit), 
duke argumentuar me këto të dhëna: 

1) Më të janë shkruar shumë pjesë, si pjesa më e madhe e 
literaturës e publicistikës shqiptare. Është alfabet i po−

pullarizuar ndër të gjithë shqiptarët. Tani, që gjuhën 
shqipe e ka garantuar dhe kushtetuta, do të ishte e pa−

vend të hidhej poshtë alfabeti “Frashëri” dhe, së bashku 
me të, të hidhej poshtë gjithë literatura ku pasqyrohet e 

kaluara dhe historia e shqiptarëve. Në të kundërtën, ai 
do të mbetej vetëm objekt i studimit nga ana e studiu−

esve e gjuhëtarëve. 

2) Nga ana fonetike alfabeti “Frashëri”, duke qenë i 

plotësuar edhe me pesë germa greke, u përgjigjet më 
mire rregullave fonetike të shqipes.  

Mbas diskutimesh të gjata, në të cilat delegatët katolikë këmbëngu−
lin me energji, duke sjellë si pasojë që të aprovohej nga kongresi 

përdorimi i të dy alfabeteve, ai i “Bashkimit” dhe “Frashëri” (i 
Stambollit), duke ju bërë atyre vetëm disa ndryshime të vogla, ashtu 

si dhe duket nga paraqitja e tij me këto germa: a−Ai i ngjashëm me 
alfabetin e “Bashkimit”: a, b, c, ç, d, dh, Ee, Eé, f, g, gj, h, i, k, l, ll, 

m, n, nj, o, p, q, r, rr, s, sh, t, th, u, v, x, y, z, zh, x, xh. b− Ai i 
afërt me atë “Frashëri” (të Stambollit): a, b, c, ç, d, æ, e, ƹ, f, g, j, h, 

i, j, k, l, lj, m, n, nj, o, p, q, r, rr, s, ƛ, t, ʃ, u, v, x, y, z, yj, xj. Të dy 
palët, përkrahësit e alfabetit “Frashëri” dhe atij të “Bashkimit” ranë 

dakord unanimisht që çështja e alfabetit të vendoset definitivisht në 



NURIDIN AHMETI 106 

kongresin e ardhshëm, i cili sipas vendimit të marrë do të zhvillohej 

në qytetin e Janinës mbas dy vjetësh. Pas përfundimit të diskutimit 
për alfabetin, kongresi u mor me çështjen e shkollës, por u mor 

vendim që menjëherë të çelen në masë shkolla shqipe me aq sa 
lejojnë mundësitë materiale. Po ai komision, i përberë prej 11 ve−

tave, u ngarkua që të hartojë një thirrje për të gjithë shqiptarët në 
gjithë Perandorinë për të kontribuar materialisht në shpenzimet që 

duhen për mbajtjen e shkollave. 

Qyteti i Manastirit u caktua përsëri të jetë qendra politike e kultu−

rore e të gjitha klubeve shqiptare. Komiteti i zgjedhur kohëve të 
fundit, me gegë e toskë, do të jetë komiteti politik shqiptar, duke u 

paraqitur atyre edhe detyra e udhëzimet e kongresit për ngritjen 
kulturore dhe bashkimin e të gjitha fiseve të Shqipërisë. Në këtë 

drejtim u përcaktuan edhe një herë çështjet që do të jenë në pro−
gramin e Kongresit. U diskutuan edhe çështje të tjera që kanë të 

bëjnë me situatën politike të Shqipërisë. Këto u diskutuan nëpër 
mbledhjet e fshehta të kongresit. Diskutimi i këtyre çështjeve, me 

karakter politik dhe marrja e vendimeve përkatëse, nënkuptohet që 
mbahen sekrete, por nga një bisedë konfidenciale, që zhvillova me 

anëtarët e komisionit të 11 vetave, pikërisht me Shahin Kolonjen e 
Qiriazin, munda të njihem me përmbajtjen e rendit të ditës të se−

ancave sekrete të Kongresit, në të cilat janë diskutuar bazat mbi të 
cilat do të mbështetet lëvizja kombëtare shqiptare dhe gjithë aktivi−
teti i saj për shkëputjen për të krijuar një Shqipëri të pandarë në të 

gjithë shtrirjen e saj. Kjo do të jetë detyra numër një e të gjithë 
patriotëve shqiptarë. Ata këtej e tutje do të marrin iniciativën për 

bashkimin kulturor të të gjithë shqiptarëve dhe për ta arritur këtë 
do të shfrytëzohen të gjitha të drejtat që ua ka dhënë kushtetuta, 

duke u mbështetur gjithmonë mbi frymën kombëtare dhe traditën e 



 
ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN TË MAQEDONISË… 107

kombit. Për t’i shfrytëzuar më mirë të gjithë liritë që i garanton 
kushtetuta për kauzën kombëtare shqiptare, delegatët u angazhuan 

të punojnë me masat për të marrë iniciativa të reja. Ky komision 
është i përbërë nga Fazil Pasha, gjeneral brigade i shtabit të 

përgjithshëm të ushtrisë turke, lindur në Tiranë me origjinë shqip−
tare; Zija Pasha, gjeneral brigade, i biri i të mirënjohurit Xhemal 

Pasha, kajmekam i dikurshëm i Matit; Vildan Efendiu, personalitet 
fetar nga Dibra; dhe Shaqir Efendiu, ish doktor në Shkodër. Gjit−

hashtu është edhe një shqiptar nga Ohri, të cilët arritën në Stamboll 
në mbrëmjen e datës 8 të këtij muaji. Po atë ditë Zija Pasha e mori 

emërimin e tij me shërbim në Bagdat dhe pas një dite ai u nis për 
në këtë qytet për ta marrë në dorëzim detyrën e re. Shokët e tij 

qëndruan në qytet, ku morën pjesë në punimet e kongresit. Fazili 
mbajti një fjalim, në të cilin vuri në dukje detyrën e çdo nënshtetasi 

të Perandorisë Osmane ndaj atdheut te vet, duke vënë në dukje se 
zhvillimi u veçantë i çdo kombi brenda vetes mund të arrihet me 

përpjekjet e përbashkëta të të gjithëve, ndërsa në mënyrë të veçantë 
konsolidimi i tij arrihet nga ky bashkëpunim, sepse nuk mundet të 

ekzistojë një lumturi e mirëqenie Perandorisë pa pasur një gjë të 
tillë për të gjithë qytetarët e saj. Me këtë fjalim ai u paralajmërua. 

Kjo krijoi një bazë mbi të cilën mbështeten të gjithë turqit, ve−
çanërisht komitetet e turqve të rinj, për të gjitha çështjet që u dis−

kutuan në Kongres. 

Për ne bullgarët çështjet të cilat u diskutuan në kongresin shqiptar 

kanë rëndësi kryesisht politike. Në të vlerësohet edhe njëherë çështja 
nacionale, veçanërisht ajo e autonomisë politike të Shqipërisë, të cilat 

janë që të dyja çështje që ne i kemi paraqitur për Maqedoninë. Në 
fakt, ky kongres krijoi mundësi të reja për bashkëpunim ndërmjet 

bullgarëve dhe shqiptarëve. Kongresi u mbyll në datën 15 të këtij 
muaji me një banket, në të cilin morën pjesë të gjithë delegatët dhe 



NURIDIN AHMETI 108 

disa të ftuar nga komiteti i turqve te rinj. Pranoni, zoti ministër, be−

simin dhe respektin tim më të thellë për ju”.102  

Hoxhë Ismail Hakiut dhe Hoxhë Vildan Dibra 
Dy personalitet nga radhët e krerëve fetarë myslimanë, që me ve−
primet e tyre luajtën rol me rëndësi në unifikimin e alfabetit të 
gjuhës shqipe në Kongresin e Manastirit, ishin edhe Hoxhë Ismail 

Hakiut103 dhe Hoxhë Vildan Dibra. Derisa për Hoxhë Vildan 
Dibrën u përmend edhe në shkrimet e Mit’hat Frashërit, Gjergj 

Qiriazit dhe raportin bullgar, të cilët i trajtuan si më sipër, për 
Hoxhë Ismail Hakiun nuk u apostrofua shumë në këtë ngjarje, edhe 

pse kontributi i tij në këtë kongres ishte i theksueshëm, po aq sa 
edhe i Hoxhë Vildan Dibrës. Ishin dy personalitet të shquara me 

origjinë nga Maqedonia, anëtar të Komitetit të Stambollit, të cilët u 
dërguan nga Stambolli për ta përkrahur iniciativën e rilindësve në 

Kongresin e Manastirit më 1908.  

Në raportet austro−hungareze, potencohet roli i Hoxhë Vildan 

Dibrës dhe Hoxhë Ismail Hakiut në vazhdimësi. Ata morën mision 
që t’i vizitonin të gjitha trevat shqiptarë, duke mbajtur ligjërata se 

alfabeti i gjuhës shqipe me shkronja latinë nuk bie ndesh me normat 
kuranore dhe fokusi i tjetër i ligjëratës së tyre ishte ai i unifikimit të 

shqiptarëve pa dallime fetare.  

102 Centralen Derzhaven Istoriceski Arhiv ( më tej: CDIA) Dokumente bullgare (sipas 
përkthimeve që ndodhen në AIHT), H-25. Raport i Agjencisë Tregtare Bullgare nga 
Manastiri, nr. 830, dt. 12 nëntor 1908, dërguar Ministrisë së Punëve të Jashtme dhe të 
Besimeve Sofje, fl. 5-10. 
103 Ismail Haki ef. Manastiri (1846-1912). Dijetar i shquar, profesor universitar, 
publicist, autor i shumë veprave. U lind në Manastir, prandaj dhe u bë i njohur sipas 
vendlindjes. Botoi shumë shkrime në gazetën “Sirât-i müstakîm”, të cilën e drejtonte 
vetë ai, si dhe në gazetën “Sebîl’ur-reșâd” me kryeredaktor Mehmet Akif Pejani. Ishte 
autor i dhjetëra veprave nga fusha e shkencave islame. Vdiq më 22 nëntor 1912 dhe u 
varros në oborrin e xhamisë “Fatih” në Stamboll. Shih: Sülejman Baki, Manastırlı 
Ismâîl Hakkı ve Telhîsu’l-Kelâm Eseri, Logos-A, Shkup, 2006. 



 
ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN TË MAQEDONISË… 109

Studiuesi Stavro Skendi vë në dukje se nga mesi i vitit 1908 ishte 
krijuar Lidhja Kombëtare për Mbarësinë e Shkollave Shqipe, e cila 

lidhje bisedonte edhe për çështjen e shkollave. Nga disa burime 
shihet se kjo lidhje ishte e interesuar që sa më shumë të përhapej në 

trevat shqiptare. Përhapja e kësaj organizate pothuajse u ishte besuar 
hoxhallarëve. Sipas një shënimi, Komiteti i Stambollit u kishte cak−

tuar rregullore veprimi Hoxhë Vildan Dibrës, Hoxhë Ismail Hakiut 
dhe përkrahësve të tyre. Kjo rregullore përbehej prej dymbëdhjetë 

pikave, ndërsa pika një dhe dymbëdhjetë, siç vë në dukje shënimi i 
vitit 1908 i konsullatës austro−hungareze në Manastir ishin këto: 

“Në të gjitha viset e Shqipërisë do të dërgohen hoxhallarë për të 
bërë propagandë nacionale shqiptare dhe hoxhallarët e dërguar ndër 
fshatra do të zgjedhin me kujdes personat e përshtatshëm duke u 
njohur mandateve të tyre emrat dhe pastaj dega e komitetit ka për 
të dërguar një person të përshtatshëm dhe do të krijoj një degë të re 
të komitetit”.104  

Konsullata austro−hungareze në Manastir, për rolin e dy krerëve 
fetarë të kësaj ane, i dërgon këto dy shënime, të cilat ne i kemi 

marrë në shqyrtim në këtë punim. Shënimi i parë titullohet “Mi−
sioni i Hoxhë Ismail Hakiut në Manastir, anëtar i Komitetit të 
Fshehtë të Stambollit. Synim për themelimin e komiteteve të 
fshehta”. Shënimi dërgohet në muajin dhjetor të vitit 1908 nga 

Manastiri dhe, mes tjerash, shkruan: “Hoxhë Ismail Haki Beu, 
shqiptar me prejardhje nga Manastiri, i njohur si kortizan i 
xhonturqve, ka arritur këtu para disa ditëve prej një udhëtimi që 
kishte bërë me tre shokë, që kishin misionin e njëjtë në Vilajetin e 

                                                            
104 Haus und Hof  Staats Archiv, Wien, Politisches Archiv, Albanien ( më tej: 
HHSt.A.PA.A ), në Arkivi i Institutit të Historisë - Tiranë, ( më tej: AIHT), AIHT, Vj. 
18-7-751. Raport i Posfait nga Manastiri dërguar në Ministrinë e Punëve të Jashtme në 
Vjenë, më 7 dhjetor 1908. 



NURIDIN AHMETI 110 

Kosovës për një qëndrim të shkurtër këtu, si ai për të cilin ishte 
qenë dërguar Haxhi Vildani nga Manastiri në Shkodër ( relacioni, 
dt., 23 Nëntor 1908). Ai mbajti para mijera dëgjuesve në pjesë të 
madhe muhamedan në Xhaminë e madhe një fjalim të gjatë, i cili 
ka bërë një përshtypje të thellë....Siç kam marrë vesh në mënyrë 
tepër konfidenciale, Ismail Hakiu ishte një anëtar i shquar i Komi−
tetit të fshehtë të shqiptarëve të Stambollit, qendra e të cilit sipas të 
gjitha gjasave duket se është në Stamboll dhe ai është ngarkuar po 
me atë detyrë sekrete si ajo e mikut të tij të Presidentit të Klubit të 
këtushëm “Bashkimi” Rexhep Hoxhës,105 – theksohet në këtë 
shënim.  

Derisa në shënimin e parë behët fjalë për Hoxhë Ismail Hakiun nga 
Manastiri, në shënimin tjetër, të cilin ne e kemi marrë në shqyrtim, 

bëhet fjalë Hoxhë Vildan Dibrën. Ky shënim titullohet: “Delegatët 
e Klubit të Stambollit, Hoxhë Vildan Efendiu, kolonel Ali Riza dhe 
avokat Abdyl bej Ypi. 31 dhejtor 1908. Ky shënim, siç edhe mund 
të kuptohet nga titulli, i kushtohet në tërësi veprimtarisë së Hoxhë 

Vildan Dibrës. Në këtë shënim, mes tjerash, thuhet: “Pjesëtarët e 
Kongresit të alfabetit në Manastir ishin në fillim të mendimit se 
Vildan Efendiu me shokë vinin për t’i bindur që të pranonin për 
alfabet shqiptar shkronjat turqisht, por nga fjalimet e mbajtura prej 
tyre në Manastir, u duk menjëherë se ishte e kundërta. Hoxha 
theksoj atje dhe në vendet e tjera se shqiptarët duhet të sqarohen 
mbi propagandën e përhapur nga disa fanatikë turq se Kurani e 
ndaluaka që shqipja të shkruhet ndryshe, veçse me shkronja arabe. 
Prandaj, një gjuhë mund ta shkruajmë si ta duam, si t’i përshtatemi 
më mirë asaj. Shkronjat rrjedhin prej dorës së njeriut dhe nuk 

105 AIHT, Vj. 18-7-751. Raport i Posfait nga Manastiri dërguar në Ministrinë e Punëve 
të Jashtme në Vjenë, më 7 dhjetor 1908. 



 
ROLI I KRERËVE FETARË MYSLIMAN TË MAQEDONISË… 111

rrjedhin prej Zotit. Nuk mund të thuhet se arabishtja qenka e 
vetmja gjuhë që e ka pëlqyer Zoti, sepse ekzistojnë shumë libra 
fetare dhe në gjuhën turqishte. Prandaj, nuk ekziston as edhe një 
pengesë që shqipja të shkruhet me shkronja latine. Delegatet kishin 
pastaj për detyrë të zgjonin ndjenjat kombëtare, të formonin klube 
shqiptare, ta zgjonin dëshirën për leximin e shkrimeve shqipe etj., 
detyrë që ata e kryenin vetëm me nuanca të ndryshme dhe sipas 
gjendjes së lëvizjes kombëtare nëpër krahinat e veçanta. Ata folën 
edhe mbi paqen e nevojshme ndërmjet secilës fe106 – theksohet, mes 
tjerash, në shënim. 

Përfundim  

Nga shënimet e prezantuar më sipër, mund të konstatojmë se krerët 
fetarë myslimanë të kësaj anë kanë dhënë kontribute të çmuara në 

Kongresin e Alfabetit, së bashku më krerët e tjerë të Lëvizjes 
Kombëtare Shqiptare. Shënimet, bullgare, austro−hungarezë, por 

edhe shënimet e tjera të lartcekura, flasin për krerët fetarë mysli−
manë të kësaj ane dhe personalitetet e tyre i shkruajnë me epitete të 

larta si “anëtarë të shquar” etj. Këto shënime nxjerrin në pah kon−
tributin e krerëve fetarë të kësaj ane jo vetëm në Kongresin e Ma−

nastirit, por edhe në veprimtari të tjera më frymë kombëtare.  

Ndër me të apostrofuarit në trajtimet e lartcekura shihet se janë 

Hoxhë Ismail Hakiu dhe Hoxhë Vildan Dibra, por duhet potencuar 
se raporti bullgar është ndoshta nga të vetmit shënim që kemi po−

tencuar si më sipër, që e vë në dukje edhe rolin e Myftiut të Ma−
nastirit, i cili – sipas raportit bullgar – ishte me origjinë nga Tetova 
dhe quhej Rexhep Efendi, fjalimi i të cilit kishte lënë përshtypje të 

                                                            
106 HHSt.A.PA.A në AIHT, Vj. 18- 2- 245. Raport i Kral dërguar në Ministrinë e 
Punëve të Jashtme në Vjenë, më 31 dhjetor 1908. 



NURIDIN AHMETI 112 

mira te të pranishmit, po aq sa kishte lënë përshtypje edhe gjesti i 

Hafiz Ibrahim Shkupit me rastin e përshëndetjes së Gjergj Fishtës në 
këtë kongres. Duhet theksuar se studiuesit Stavro Skendi107 edhe 

Peter Bratl,108 ky i fundit i referohet Stavro Skendit, potencojnë se 
krerët fetarë myslimanë e konsideronin përdorimin e alfabetit latin 

si diçka jashtë normave kuranore. Pa dyshim se ka pasur edhe nga 
ata të cilët kanë menduar kështu, por burimet e gjertanishme, disa 

prej të cilëve i kemi trajtuar më sipër, e kanë vërtetuar katërçipë−
risht se kishte edhe nga autoritetet e njohura të krerëve fetarë mys−

limanë, si Hafiz Ali Korça, Hafiz Ibrahim Dalliu, e personalitet 
fetare myslimane nga Maqedonia, disa prej të cilëve i cekëm më 

lartë, që e përkrahën nismën e Lëvizjes Kombëtare Shqiptare për 
një alfabet të njësuar të gjuhës shqipe me shkronja latine.   

Për sa u tha më sipër, ne mendojmë se fjalët e thëna nga Hoxhë 
Vildan Efendiu, të cilat potencohen edhe në raportet e konsullatës 

austro−hungareze se “një gjuhë mund ta shkruajmë si ta duam si t’i 
përshtatemi më mirë asaj. Shkronjat rrjedhin prej dorës së njeriut 
dhe nuk rrjedhin prej Zotit. Nuk mund të thuhet se arabishtja 
qenka e vetmja gjuhë që e ka pëlqyer Zoti, sepse ekzistojnë shumë 
libra fetare dhe në gjuhën turqishte. Prandaj, nuk ekziston as edhe 
një pengim që shqipja të shkruhet me shkronja latine”109 – janë më 

tepër se përkrahje për këtë nismë. Këto fjalë paraqesin njëkohësisht 
edhe fetvanë e krerëve tanë fetarë myslimanë të kohës për shkronjat 
me të cilat sot shkruhet gjuha e jonë shqipe.   

107 Stavro Skendi, Zgjimi kombëtar shqiptarë, (Përkthyer nga Skënder Luarasi-Nestor 
Neprevishta), Phoenix& Shtëpia e Librit, Tiranë, 2000, f. 347. 
108 Peter Bratl, Myslimanët shqiptarë në lëvizjen për pavarësinë kombëtare (1878-
1912), (Përkthyer nga Nestor Neprevishta), ShB, Dituria, Tiranë, 2006, f. 203. 
 ( (203. 
109 HHSt.A.PA.A në AIHT, Vj. 18- 2- 245. 



113

SHINAZI MEMEDI  
Fakulteti i Shkencave Islame – Shkup  

ORGANIZIMI INSTITUCIONAL  
I BASHKËSISË FETARE ISLAME TË  

REPUBLIKËS SË MAQEDONISË 

1. Vështrim historikë të organizimit institucional  
të Bashkësisë Islame  

Nëse bëjmë një analizë të shkurtër historike të aspektit organizativ 

të Bashkësisë Islame në viset ballkanike, atëherë duhet të rikthehe−
mi dhe të bëjmë një analizë të shkurtër duke filluar nga sundimi i 

Perandorisë Osmane në këto anë, ku do të vërejmë se myslimanët e 
këtyre anëve nuk kishin bashkësi të veçanta fetare, por organizimi i 

jetës fetare edhe këtu ishte i njëjtë si në pjesët e tjera të Perandorisë 
Osmane. 

Udhëheqësi suprem fetar i gjithë myslimanëve ishte halifi, i cili 
pushtetin fetar e ushtronte nëpërmjet Shejhul−islamit110. Ai për 

rajone të caktuara emëronte myfti,111 të cilët kujdeseshin për jetën 
fetare për rajonet e veta. Ekzistonte ministria e veçantë që kujdesej 

për pronën e vakëfeve, duke mbikëqyrur aktivitet e mytevelinjve112 
dhe personave të tjerë fetarë.  

Me përfundimin e sundimit dhe shpartallimin e Perandorisë Osma−
ne, shtetet e reja ballkanike, veçanërisht Serbia dhe Meli i Zi, e 

110 Shejhul islami – Myftiu i Lartë, Kryetari i Bashkësisë Fetare Islame në Perandorinë 
Osmane.  
111 Myfti – njohës i diturive fetare, njohës i sheriatit islam, përfaqësues i dijetarëve 
islam të një rrethi,  
112 Muteveli – Drejtues i vakëfit, i cili drejtonte me mbledhjen dhe shpërndarjen e të 
ardhurave nga vakëfi të përcaktuara sipas vakëfnamesë, 



SHINAZI MEMEDI114 

shpallën fenë e krishterë si fe shtetërore, kurse e pranuan edhe Isla−

min, por jo si fe shtetërore të barabartë me fenë krishtere, madje 
ushtruan kontroll të rreptë mbi të. Në të vërtet halifi edhe më tej 

vetëm formalisht konsiderohej udhëheqës suprem fetar dhe paras−
hihej që Bashkësia Islame mund të realizojë lidhje bashkëpunimi me 

qendrat e tjera islame jashtë Serbisë,113 përbërëse e së cilës ishte edhe 
Republika e Maqedonisë së sotme për çështjet fetare. 

Pas formimit të Mbretërisë SKS, për myslimanët do të fillojë një 
periudhë e vështirë, e cila për Bashkësinë Islame mund të ketë qenë 

periudha më e vështirë e organizimit të Bashkësisë Islame dhe mys−
limanëve. Kjo situatë u gjet në vitin 1918 në Mbretërinë e re të 

formuar të Serbëve Kroatëve dhe Sllovenëve dhe për një kohë nuk 
pësoi ndryshime të mëdha.  

Struktura organizative në aspektin administrativ e Bashkësisë Islame 
në Mbretërinë SKS deri në vitin 1929 ishte e këtillë: 

− Kryetari suprem, Reis ul−Ulemaja me seli në Sarajevë 
për myslimanët në Bosnje dhe Hercegovinë, Kroaci, Slloveni, Slla−

voni dhe Dalmaci dhe 
− Myftiut Suprem me seli në Beograd për myslimanët në 

Serbi, Mal të Zi, Kosovë, Sanxhak dhe Maqedoninë dhe disa myf−
tinj të qarkut në disa vende.114  

Bashkimi i Bashkësisë Islame në Mbretërinë Jugosllave u themelua 
pasi që Mbreti Aleksandër më 6 Janar të vitit 1929 me vendosmëri 
zhvendosi luhatjet e tendosura nëmrjet centralizmit politik dhe 

federalizmit dhe e fiksoi atë në seksionin e integruar jugosllav. Me 
ligjin e Bashkësisë Islame të 31 janarit të vitit 1930, u caktua mira−

113 Edah, Bećirbegović, Organizacija Islamske zajednice u SFRJ, Sarajevo, 1981, f. 
32-33, 
114 Edah, Bećirbegović, Organizacija Islamske zajednice u SFRJ, Sarajevo, 1981, fq. 
33, 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

115

timi i Ligjit për Bashkësinë Islame në Mbretërinë Jugosllave. Ky ligj 

siguroi miratimin e Kushtetutës të Bashkësisë Islame në mbledhjen 
e përbashkët nën udhëheqjen e kryesisë së Reis−ul−ulemasë të të 

gjithë anëtarëve të dy Ulema−mexhlisave, të të gjithë myftinjve 
dhe të gjithë anëtarëve të dy gjyqeve të sheriatit. Miratimi i Kush−

tetutës do t’i besohet ministrit të Drejtësisë, i cili pas miratimit do 
t’i dorëzohet Mbretit për verifikim. Sipas kësaj procedure, është 

miratuar Kushtetuta e Bashkësisë Islame të Mbretërisë Jugosllave, e 
cila publikohet në gazetën zyrtare të 25 qershor të vitit 1930. Me 

këtë Kushtetutë u themelua Bashkësia Islame, me çka u pezullua 
organizimi i deriatëhershëm i Bashkësisë Islame dhe më 9 korrik 

1930 u miratua Kushtetuta e Bashkësisë Islame për gjithë Mbretë−
rinë e Jugosllavisë, sipas së cilës myslimanët e Mbretërisë së Jugos−

llavisë përbëjnë një Bashkësi Fetare me një kryesi të Bashkësisë 
Islame në krye me Reis ul−Ulemanë me seli në Beograd115. 

Me përfundimin e diktuarës së 6 janarit të regjimit në Mbretërinë 
Jugosllave, u paralajmërua një situatë më e volitshme për Bashkësinë 

Islame. Kjo situatë do ndikoi që trupi kompetent i Bashkësisë Isla−
me më 25 mars 1936 të miratojë kushtetutë të re të Bashkësisë Is−

lame të Mbretërisë Jugosllave, e cila nga është nënshkruar Mbreti 
më 24 tetor, kurse në gazetat zyrtare është shpallur më 5 nëntor 

1936116. Me këtë Kushtetutë do të ndryshohet edhe selia e Bashkë−
sisë Islame dhe Reis ul−Ulemasë – nga Beogradi do të kthehet në 
Sarajevë.  

Pas Luftës së Dytë Botërore, Bashkësia Islame në RPF të Jugoslla−
visë hyn në një fazë të gjatë të mbijetimit si faktor i dorës së dytë, 

pamjet e së cilës deri diku tregohen në kushtetutën vijuese të 
Bashkësisë Islame, të miratuar nga Kuvendi Suprem i Bashkësisë 

                                                            
115 Muhamed, Salkić, Ustavi islamike zajednice, Sarajevo, 1422/2001, fq. 8, 
116 Muhamed, Salkić, Ustavi islamike zajednice, Sarajevo, 1422/2001, fq. 118, 



 
 SHINAZI MEMEDI 

 
116 

Islame me seli në Sarajevë më 27 gusht të vitit 1947. Organet drej−

tuese në këtë Kuvend ishin Kuvendi Suprem i Këshillit të Vakëfit 
dhe Kryesia Supreme e Bashkësisë Islame në krye me Reis ui−

Ulemanë. Në katër republikat socialiste (Serbi, Mali i Zi, Maqedo−
nia dhe Bosnja dhe Hercegovina) kishte Drejtori të Vakëfit dhe 

Ulema Mexhlise (Kryesi të Bashkësisë Islame).117 Deri në shparta−
llimin e RFS të Jugosllavisë, Bashkësia Islame në këto troje do të 

mbetet unike. 
Në prag të luftës, Bashkësisë Islame iu dha mundësia të bëhet 

plotësisht e pavarur në përfshirjen e vendime të ngushta të proble−
meve shoqërore. Në këtë mënyrë, ajo fitoi rëndësi, por në të 

njëjtën kohë e rriti përgjegjësinë e saj, mbi të gjitha, në udhëzimin 
e anëtarëve të saj se si të veprojnë në situata të caktuara krize.  

Bashkësia Islame dhe udhëheqësit e saj do të mundohen në mënyra 
të ndryshme ta mbrojnë unitetin e Bashkësisë Islame për një unitet 

të përbashkët të myslimanëve në të gjithë RSF të Jugosllavisë. Në 
mesin e udhëheqësve të asaj kohe me deklarata për një bashkësi 

unike u deklaruan: Senahid ef. Bistrić, Jakup ef Selimoski dhe 

Mustafa Cerić, deklarata e të cilit ishte më e rezervuar dhe 

përmbante një koncept pak më të theksuar boshnjak118. Qëndrime 
të tilla do të mbizotëronin deri në fillim të vitit 1992, kur u bë e 

qartë se shpërbërja e RSF të Jugosllavisë është e patjetërsueshme.  
Shpërbërja e RSF të Jugosllavisë dhe njohja ndërkombëtare e shte−

teve të reja të krijuara imponua krijimin e formave të reja organi−
zative të përshtatura për kufijtë e rinj shtetërorë dhe administrativ. 
Themelimi i bashkësive të pavarura islame u zyrtarizua nga ndrys−

                                                            
117 Edin, Radušić, Stav Islamske zajednice prema raspadu Jugosllavije, Prilozi, 36, 
Sarajevo, 2007, fq. 197. 
118 Shih më shum: Edin, Radušić, Stav Islamske zajednice prema raspadu Jugosllavije, 
Prilozi, 36, Sarajevo, 2007, fq. 193-202. 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

117

himet në Kushtetutën e Bashkësisë Islame të RSF të Jugosllavisë, të 

cilat u zbatuan në mbledhjen e Rijasetit të atëhershëm, i cili do ta 
organizojë mbledhjen e tij më 5 shkurt të vitit 1993. Në at kohë 

Bosnja dhe Hercegovina, Maqedonia dhe Mali i Zi tashmë i kishin 
bashkësitë e tyre të pavarura islame, kurse Meshihati i Bashkësisë 

Islame të Serbisë, me seli në Prishtinë, do të riemërohet “Bashkësia 
Islame e Kosovës”. Takimi në Stamboll, në fund të muajit tetor të 

vitit 1994, nga përfaqësuesit e meshihateve të porsaformuara, të 
cilëve do t’u bashkëngjitet edhe përfaqësuesi i Bashkësisë Islame të 

Sanxhakut, përfaqëson përfundimin zyrtarë të Bashkësisë Islame në 
RSF të Jugosllavisë119.  

Janë këto periudha për organizimin e Bashkësisë Islame dhe mysli−
manëve, të cilat do të kalojnë nëpër faza të ndryshme, ku mysli−

manët ishin të detyruar që gradualisht të ndryshojnë dhe të adapto−
hen në veprimet dhe funksionimin e këtyre periudhave. Në këtë 

periudhë popullata myslimane do t’i humbë privilegjet e forcave 
shpirtërore, të arritura gjatë sistemit shumëshekullor të Perandorisë 

Osmane. Përpjekjet e autoriteteve të shtetit të ri do të ushtrojnë një 
ndikim vendimtar në organizimin, përzgjedhjen dhe menaxhimin e 

administrimit të pronës së vakëfeve dhe kujdesit të rregullimit të 
popullatës myslimane në vend. Por, pa marrë parasysh rrethanat dhe 

situatën kaotike gjatë këtyre periudhave, organet e Bashkësisë Isla−
me nuk do të qëndrojnë duarlidhur, por do të zhvillojnë një akti−
vitet të bujshëm pa kursyer asgjë në ngritjen dhe zhvillimin e arsi−

mit dhe shkollave gjatë tërë etapave historike të organizimit të 
myslimanëve në këto anë dhe të idealeve të larta për ngritjen kul−

turo−arsimore dhe fetare të popullit mysliman.  

                                                            
119 https://pescanik.net/muslimani-i-raspad-sfrj/ 



SHINAZI MEMEDI118 

2. Organizimi institucional i Bashkësisë Islame  
në Republikën e Maqedonisë 

Organizimi dhe roli i Bashkësisë Islame në Republikën e Maqedo−

nisë, si shtet i pavarur i organizuar, fillon me përfundimin e të ek−
zistuarit si shtet të Republikës Socialiste Federative të Jugosllavisë.  

Fundi i viteve 1980−të dhe fillimi i viteve 1990−të u shënua nga 
ngjarje të mëdha historike, të cilat lanë gjurmë në ndryshimet e 

sistemeve dhe pushteteve të ndryshme. Shembja e murit të Berlinit 
shënoi në mënyrë simbolike përfundimin dhe largimin e komuniz−

mit nga skena politike, të cilën Jugosllavia, megjithëse nuk ishte 
dukshëm e ndryshme nga rendi shtetëror e politik nga vendet tjera 

komuniste, nuk mund ta shmangte. Në një periudhë kur ish udhë−
heqësit komunistë u bënë nacionalistët më të mëdhenj, shpartallimi 

i RSF të Jugosllavisë në trojet e tij ishte i pashmangshëm120. 

Qëndrimi i Bashkësive Fetare në RSF të Jugosllavisë mbi ekzis−

tencën ose mosekzistencën e tyre ishte shumë domethënës. Kur 
bëhet fjalë për Bashkësinë Fetare të myslimanëve, të cilët jetonin në 

trojet e RSF të Jugosllavisë, veçanërisht në Republikën e Maqedo−
nisë dhe të republikave tjera në kuadër të RFS të Jugosllavisë, de−

klaratat e udhëheqësve të lartë dhe të institucioneve zyrtare të 
Bashkësisë Islame për një bashkësi unike nuk do të realizohen. 

Me pavarësimin e Republikës së Maqedonisë u pavarësuan të gjitha 
organet e atëhershme kolektive. Së këndejmi, kjo ndodhi edhe me 

Bashkësinë Islame bë Republikën e Maqedonisë, akt ky që e dety−
roi ëudhëheqësin e atëhershme të Bashkësisë Islame në Republikën 

120 Edin, Radušić, Stav Islamske zajednice prema raspadu Jugosllavije, Prilozi, 36, 
Sarajevo, 2007, fq. 197. 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

119

e Maqedonisë ta përshpejtojë edhe ngritjen e këtij institucioni në 

pozitën kushtetutare121.  

Në vitin 1991 filluan përpjekjet për rregullimin e organeve dhe 

funksionimin e Bashkësisë Islame në Republikën e Maqedonisë si 
institucion më i lartë i organizimit fetar të myslimanëve në këtë 

vend, edhe pse deri atëherë Bashkësia Islame për myslimanët ishte e 
organizuar, por ishte nën organizimin e përbashkët me Bashkësinë 

Islame të Republikës Socialiste Federative të Jugosllavisë. 

Me formimin e organeve të pa varura të Bashkësisë Islame në Re−

publikën e Maqedonisë, në vitin 1994 organet e Bashkësisë Islame 
do ta miratojnë Kushtetutën e parë të Bashkësisë Islame në Repu−

blikën e Maqedonisë. Kështu ky organizim, në baza ligjore, do të 
riorganizohet gjatë viteve 2003 dhe 2008. 

3. Roli i Bashkësisë Islame në Republikën e Maqedonisë 

Bashkësia Islame është organizatë fetare e të gjithë myslimanëve të 
cilët jetojnë në hapësirën e Republikës së Maqedonisë së Veriut pa 
marrë parasysh përcaktimin e tyre etnik dhe shprehjen e tyre 

gjuhësore.  

Është institucion kompetent dhe përgjegjës për zhvillimin e jetës 

fetare mbi baza të shëndosha islame;  

Ajo e organizon mbarëvajtjen e punëve fetare të besimtarëve dhe 

përcakton detyrat dhe obligimet e tyre.  

                                                            
121 Fjala e Reisul Ulemasë, H. Sulejman ef. Rexhepi, në tryezën shkencore “80 vjet të 
kushtetutshmërisë së BFI-së”, mbajtur më 5 Nëntor 2019, në FSHI-Shkup, Shkup, 
2017, fq. 7. 



 
 SHINAZI MEMEDI 

 
120 

Bashkësia Islame mbron dhe kultivon thesarin e çmueshëm të vle−

rave morale, sociale, ekonomike, kulturore, arsimore etj, të pjesë−
tarëve të saj.  

Ajo i përfaqëson myslimanët e këtij nënqielli në vend dhe jashtë 
dhe i mbron interesat e tyre në të gjitha sferat e jetës.  

Prej paraqitjes së Islamit në trojet Ballkanike, myslimanët që jetojnë 
në Republikën e Maqedonisë, pandërprerë kanë qenë një tërësi 

shpirtërore islame e pandarë, të cilët kanë trashëguar mësimet fetare 
nga Kur’ani Famëlartë dhe Sunneti i Muhammedit, paqja dhe 

mëshira e Zotit qoftë mbi te.  

Organizimi i jetës fetare gjatë kohës së Perandorisë Osmane ka qenë 

i organizuar nën juridiksionin e Shejhul−Islamit në Stamboll, 
ndërkaq pas luftërave ballkanike, respektivisht pas Luftës së Parë 

Botërore, jeta fetare e myslimanëve ishte nën juridiksionin e Reisul 
Ulemasë me seli në Sarajevë. Përndryshe, Bashkësia Islame e Re−

publikës së Maqedonisë ishte pjesë përbërëse e Bashkësisë Islame në 
Mbretërinë Jugosllave dhe më pas në Republikën Federative So−

cialiste të Jugosllavisë. Pas shpërbërjes së bashkësisë shtetërore të 
mëparshme dhe me mëvetësimin e Republikës së Maqedonisë, 

Bashkësia Islame vazhdon të veprojë si bashkësi fetare e pavarur në 
Republikën e Maqedonisë dhe këtë e dëshmoi me miratimin e 

Kushtetutës së Bashkësisë Islame në vitin 1994. 

Bashkësia Islame është organizatë e vetme, e cila organizon jetën 
fetare të myslimanëve në vend dhe jashtë.  

Bashkësia Islame është e pavarur në organizimin e jetës fetare, në 
edukimin dhe arsimimin fetar, në vakëfet, veprimtarinë administra−

tivo−financiare, si dhe në veprimtaritë tjera që burojnë nga ligjet 
dhe rregullat e Kushtetutës, rregulloreve dhe akteve të tjera.  



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

121

4. Organizimi institucional i Bashkësisë Islame  
në Republikën e Maqedonisë gjatë viteve 1992−2008  

Me fillimin e destabilizimi politik në RSF të Jugosllavisë, do të 

fillojë edhe interesimi për riorganizimin institucional të Bashkësisë 
Islame dhe atë duke u mbështetur në aktet ligjore të miratuara nga 

organet legjitime−ligjdhënëse të Bashkësisë Islame, si:  

- Organizimi i Bashkësisë Islame gjatë viteve 1990−1992; 
- Organizimi i Bashkësisë Islame gjatë viteve 1992−1994; 
- Organizimi i Bashkësisë Islame gjatë viteve 1994−2003; 
- Organizimi i Bashkësisë Islame gjatë viteve 2003−2008; 

a. Organizimi i Bashkësisë Islame gjatë viteve 1990−1992 

Me miratimin e Kushtetutës së vitit 1990, të cilën do ta miratojë 

Kuvendi Suprem i Bashkësisë Islame të Republikës Federative So−
cialiste të Jugosllavisë më 12 Prill 1990122, Bashkësia Islame e Re−

publikës së Maqedonisë do të jetë ende pjesë përbërëse e organizi−
mit të Bashkësisë Islame të RFS të Jugosllavisë, në të cilën Kuvendi 

i Bashkësisë Islame të Republikës së Maqedonisë do të përfaqësohet 
me nëntë anëtarë në Kuvendin Suprem të Bashkësisë Islame të RFS 

të Jugosllavisë.  

Në bazë të formës organizative, Kushtetuta e Bashkësisë Islame në 

kreun IV− ORGANIZIMI I BASHKËSISË ISLAME, nën nenin 
18, Organet e Bashkësisë Islame janë: 

- Këshilli i Bashkësisë Islame; 
- Muftinitë e Bashkësisë Islame; 
- Kuvendet e Bashkësisë Islame; 

                                                            
122 Muhamed, Salkić, Ustavi islamike zajednice, Sarajevo, 1422/2001, fq. 289, 



SHINAZI MEMEDI122 

- Meshihatet e Bashkësinë Islame; 
- Kuvendi Suprem i Bashkësisë Islame; 
- Rijaseti i Bashkësisë Islame dhe  
- Reis−ul−Ulemaja123. 

b. Organizimi i Bashkësisë Islame gjatë viteve 1992−1994 

Në bazë të Nenit 31, paragrafi 1, pika 1, të Kushtetutës së Bashkë−

sisë Islame të RSF të Jugosllavisë124, Kuvendi i Bashkësisë Islame të 
Republikës së Maqedonisë, në kuadër të kompetencave të veta, në 

mbledhjen e mbajtur më 15 gusht 1992 në Shkup do ta miratojë 
Statutin e Bashkësisë Islame në Republikën e Maqedonisë. 

Në bazë të këtij Statutit në kreun IV – ORGANIZATA DHE 
STRUKTURA E BASHKËSISË ISLAME, në nenin 22 do të pa−

rashihen këto organe të Bashkësisë Islame: 

- Këshillat e Bashkësisë Islame; 
- Muftinitë; 
- Meshihati i Bashkësisë Islame dhe 
- Kuvendi i Bashkësisë Islame125. 

c. Organizimi i Bashkësisë Islame gjatë viteve 1994−2003 

Në këtë periudhë kohore më 18 dhjetor 1994 në lokalet e Meshi−
hatit të Bashkësisë Islame në Shkup, Kuvendi i Bashkësisë Islame 

me tekbirë do ta miratojë Kushtetutën, e cila paraqet një akt histo−
rik për pjesëtarët e besimit islam në Republikën e Maqedonisë. 

123 Muhamed, Salkić, Ustavi islamike zajednice, Sarajevo, 1422/2001, fq. 289, 
124 Muhamed, Salkić, Ustavi islamike zajednice, Sarajevo, 1422/2001, fq. 299, 
125 Statuti i Bashkësisë Islame të Republikës së Maqedonisë, i miratuar më 15 Gusht 
1992, Shkup, 1992, fq. 295. 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

123

Përmes kësaj Kushtetute parashihet një riorganizim plotësisht i ri i 

punës së këtij institucioni, nga i cili priten ndryshime rrënjësore dhe 
kualitative, të cilat në të ardhmen do të mundësojnë që feja islame 

të zë vendin e merituar në shoqërinë islame të këtushme. 

Është me rëndësi të theksohet se aprovimi i kësaj Kushtetute shpreh 

edhe ndarjen praktike nga organizata e dikurshme që i lidhte 
bashkësitë islame të ish−Jugosllavisë126. 

Struktura organizative në aspektin administrativ të Bashkësisë Islame 
në Republikën e Maqedonisë nga miratimi i Kushtetutës së vitit 

1994, në kreun V – ORGANIZIMI I BASHKËSISË ISLAME, në 
nenin 27 parasheh këto organe:  

- Muftinitë e Bashkësisë Islame; 
- Mexhlisi përfaqësues juridiko−financiar;  
- Mexhlisi Shura dhe  
- Kryetari i Bashkësisë Islame; 

d. Organizimi i Bashkësisë Islame gjatë viteve 2003−2008 

Me ndryshimet të cilat do të ndodhin në vitin 2000, e sidomos me 

ndryshimet të cilat do të bëhen në udhëheqësin e porsazgjedhur të 
Bashkësisë Islame, do të ngrihet edhe iniciativa për ndryshim të 

akteve dhe rregulloreve të këtij institucioni. Në rend të parë do të 
formohet komisioni për ndryshimin e Kushtetutës së Bashkësisë 

Islame të Republikës së Maqedonisë.  

Në bazë të nenit 64 alineja 4 dhe 5 të Kushtetutës së Bashkësisë 

Islame në Republikën e Maqedonisë, Mexhisi Shura dhe Mexhlisi 
përfaqësues Juridiko−financiar të Bashkësisë Islame në Republikën 

                                                            
126 Hëna e Re, U miratua Kushtetuta e BI në RM, viti IX, nr. 91-92, 1 Janar 1995, 
Shkup, fq. 5 



SHINAZI MEMEDI124 

e Maqedonisë, në mbledhjen e rregullt të përbashkët të mbajtur më 

29 maj 2002, do të marrin këtë: 

VENDIM për shpalljen e amendamenteve për ndryshimin e pre−
ambulës dhe nenit 14 të Kushtetutës së Bashkësisë Islame në Re−
publikën e Maqedonisë127. 

Struktura organizative në aspektin administrativ të Bashkësisë Islame 
në Republikën e Maqedonisë nga miratimi i Kushtetutës së vitit 

2003, në kreun V – ORGANIZIMI I BASHKËSISË ISLAME, 
neni 24 organet e Bashkësisë Islame do të jenë:  

- Këshilli i xhematit;  
- Muftinia në vend dhe jashtë; 
- Kuvendi i Muftinisë;  
- Rijaseti i Bashkësisë Islame; 
- Reisul−Ulema;  
- Kuvendi i Bashkësisë Islame dhe  
- Këshilli Kushtetues128; 

e. Organizimi institucional dhe kompetencat e organeve të 
Bashkësisë Islame me Kushtetutën e vitit 2008 

Në vitin 2007 do u jepen fund të gjitha ndodhive dhe destabilizi−

mit, i cili do të përfshijë gati të gjitha strukturat dhe organet e 
Bashkësisë Islame dhe me ndryshimet të cilat do të ndodhin në këtë 

vit, e sidomos me ndryshimet të cilat do të bëhen në udhëheqësin e 
porsazgjedhur të Bashkësisë Islame, do të ngrihet edhe iniciativa për 

ndryshimin e Kushtetutës së Bashkësisë Islame të Republikës së 
Maqedonisë. Kështu në mbledhjen e mbajtur me 24 korrik të vitit 

127 Arkivi i Bashkësisë Islame, akti nr. 02-325, me datë 17. 06. 2002. 
128 Kushtetuta e Bashkësisë Fetare Islame të Republikës së Maqedonisë, Shkup, 25 
dhjetor 2003, fq. 9. 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

125

2008, në lokalet e Fakultetit të Shkencave Islame në Shkup, me një 

pikë të rendit të ditës “Ndryshimet e Kushtetutës 2003”, ajo do të 
miratohet nga të gjithë të pranishmit129. 

Struktura organizative në aspektin administrativ të Bashkësisë Islame 
në Republikën e Maqedonisë nga miratimi i Kushtetutës së vitit 

2008, në kreun V – ORGANIZIMI I BASHKËSISË ISLAME, 
neni 24, organet e Bashkësisë Islame do të jenë:  

- Muftinia; 
- Rijaseti i Bashkësisë Fetare Islame; 
- Reis ul Ulema dhe 
- Kuvendi i Bashkësisë Fetare Islame130.   

Për shkak të përkufizimit të temës dhe të pamundësisë të paraqitjes 
së kompetencave të organeve të Bashkësisë Islame nga miratimi i të 

gjitha kushtetutave, asaj të vitit 1994, 2003 dhe 2008, në këtë pu−
nim jemi përcaktuar që të paraqesim vetë kompetencat e organeve 

të organizimit të Bashkësisë Islame sipas Kushtetutës së miratuar më 
24 korrik të vitit 2008 dhe atë duke filluar nga: 

 

KREU V 

ORGANIZIMI I BFI−së 

Neni 23 

BFI ka organet dhe institucionet e veta.  

                                                            
129 Arkivi i Bashkësisë Islame, akti nr. 03-610, me datë 29. 07. 2008. 
130 Kushtetuta e Bashkësisë Fetare Islame e Republikës së Maqedonisë, Shkup, 24 
korrik 2008, fq. 9. 
 



SHINAZI MEMEDI126 

Neni 24 

Organet e BFI−së janë: 

- Muftinia,  
- Rijaseti i BFI−së,  
- Reis ul Ulema dhe  
- Kuvendi i BFI−së.  

Neni 25 

Të gjitha organet kolektive të BFI−së punojnë në seanca nëse në to 
marrin pjesë shumica e antarësisë nga numri i përgjithshëm, kurse 

vendimet i sjellin me shumicë të votave të anëtarëve prezentë, por 
jo më pak se 1/3 e numrit të përgjithshëm të organit përkatës, nëse 

nuk përcaktohet ndryshe me këtë Kushtetutë dhe me aktet tjera 
normative.  

Neni 26 

Thirrja e përfaqësuesit të Rijasetit nëpër seancat e organeve, shoqa−

tave dhe institucioneve të BFI−së është e obliguar.  

Muftinia 

Neni 27 

Muftinia është organ themelor i Bashkësisë Islame. Organi i Mufti−

nisë numëron prej pesë deri në pesëmbëdhjetë anëtarë, varësisht nga 
numri i organeve ndihmëse të saj, pra xhematëve në territorin 

përkatës. Numrin e anëtarëve të Muftinisë, për çdo muftini e cak−
ton Rijaseti. Në organin e Muftinisë më së paku 1/3 e anëtarëve 

duhet të jetë nga xhemati. Organi i Muftinisë përbëhet nga Muftiu, 
Kryeimami dhe Sekretari sipas pozitës, 2/3 prej tyre propozohen 

nga Mexhlisi i xhematit, kurse 1/3 prej tyre caktohen nga Myftiu. 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

127

Të propozuarit në mënyrë proporcionale, duhet të mbulojnë terri−

torin e Muftinisë. Mandati i anëtarëve të zgjedhur zgjatë katër vjet.  

Neni 28 

Xhemati është grup besimtarësh ku organizohet jeta fetare: në 
bashkësi, në vend të caktuar, në territor të caktuar dhe realizon 

detyrat dhe të drejtat e veta konform kësaj Kushtetute dhe akteve të 
tjera normative. Xhemati përbëhet prej të gjithë besimtarëve që 

kanë arritur moshën tetëmbëdhjetëvjeçare e që janë anëtarë të të 
njëjtit xhemat. Këshilli i xhematit është trup ndihmës i muftinisë. 

Mexhlisin e xhematit e përbëjnë: nëpunësit fetar të muftinive, mu−
tevelinjtë e xhamive dhe të punësuarit në operativën e Muftinisë. 

Mexhlisi i xhematit është kuorum i gjerë konsultativ i Muftinisë. 
Me mbledhjen e Mexhlisit të xhematëve udhëheq Muftiu.  

Neni 29 

Me Muftininë udhëheq Muftiu. Kryeimami emërohet nga Reis ul 

Ulemaja me propozim të Muftinisë. Muftiu dhe Kryeimami, duhet 
të jen me arsimim sipëror islam dhe me përvojë pune së paku pesë 

vjet në radhët e BFI−së. Në muftinitë ku nuk ka kuadër sipas 
kushteve të parapara, emërohet koordinator.  

Neni 30 

Muftinia kandidon kandidatë të mundshëm për mufti, Rijaseti i 

BFI−së bën emërtimin e muftive, kurse Reis ul Ulema verifikon 
emërtimin dhe u lëshon Murasele. Mosdhënia dhe tërheqja e Mu−
raseles obligon Muftininë në afat prej tridhjetë ditë të propozon 

kandidatë të mundshëm për mufti. Muftiu përgjigjet vetëm para 
Reis ul Ulemasë. Muftiu është personaliteti më i lartë në territorin 

e Muftinisë dhe e përfaqëson atë në territorin e vet. Nënshkruan 
aktet e Muftinisë dhe i obligon shërbimet fetare për zbatim.  



SHINAZI MEMEDI128 

Neni 31 

Muftinia:  

- zbaton vendimet e Rijasetit dhe të organeve më të larta të BFI−së;  

- kujdeset për mbarëvajtjen e punëve dhe të jetës fetare në terri−
torin e vet; 

- siguron mjete për funksionimin e BFI−së;  
- propozon Rijasetit buxhetin dhe llogarinë përfundimtare të 

Muftinisë;  
- paraqet raport dhe program vjetor për punën e vet para Rijasetit 

të BFI−së;  
- mbikëqyr drejtpërdrejtë punën e nëpunësve fetarë në territorin e 

vet;  
- propozon emërimin dhe shkarkimin e nëpunësve të Muftinisë;  

- kujdeset për realizimin e detyrave ndaj organeve dhe institucio−
neve të BFI−së; 

- i propozon Rijasetit të BFI−së formimin e xhematit të ri dhe 
ndërtimin e xhamisë së re;  

- informon Mexhlisin e Xhemateve për punën e vet;  
- udhëheq me pasurinë e tundshme dhe të patundshme në terri−

torin e vet sipas rregullores gjegjëse;  
- bashkëpunon me shërbimin e vakëfeve për ruajtjen, kultivimin 

dhe ekonomizimin e të mirave të saj; 
- propozon themelimin e institucioneve arsimore. Muftinitë kanë 

shërbimet e veta profesionale. Muftinitë formojnë komisione të 

veta të përkohshme dhe të përhershme.  

Neni 32 

Muftinia mban mbledhje të rregullta më së paku një herë në muaj. 
Mbledhjen e Muftinisë e konvokon Muftiu, në raste të veçanta, atë 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

129

e konvokon, me kërkesë të Rijasetit të BFI−së dhe të një të tretës 

së anëtarëve të Muftinisë.  

Neni 33 

Detyrat dhe obligimet e tjera të Muftinisë, xhematit dhe Mexhlisit 
të xhemateve përcaktohen me rregullore të veçantë.  

Rijaseti i BFI−së 

Neni 34 

Rijaseti i BFI−së është organ i cili vendos për çështje islamike. Ri−

jaseti i BFI−së përbëhet prej Reis ul Ulemasë, Sekretarit të 
Përgjithshëm të BFI−së, muftinjve, drejtorëve dhe dekanëve të 

institucioneve arsimore, kryetarëve të shoqatave të Bashkësisë Feta−
re Islame dhe dy anëtarëve të caktuar nga ana e Reis ul Ulemasë me 

përvojë në organizimin e jetës fetare në radhët e BFI−së.  

Neni 35 

Fushëveprimi i Rijasetit të BFI−së në vend dhe jashtë:  

- Organizimi i jetës fetare;  
- Zhvillimi i njohurive edukativo−arsimore, kulturoro−

shkencore dhe informative; 
- Ndërtimi dhe mirëmbajtja e objekteve islame;  

- Strukturën organizative dhe veprimtarinë e organeve të BFI−së;  
- Bashkëpunimi me organizatat dhe institucionet islame në botë;  

- Puna juridiko−administrative dhe financiaro−ekonomike.  

Neni 36 

Rijaseti i Bashkësisë Fetare Islame:  

- Propozon, zgjedh dhe shkarkon Reis ul Ulemanë;  



SHINAZI MEMEDI130 

- cakton numrin e muftinive dhe bën emërimin e muftive;  

- emëron Sekretarin e Përgjithshëm me propozim të Reis ul 
Ulemasë; 

- zgjedh anëtarë të komisionit disiplinor dhe prokurorin publik të 
BFI−së;  

- formon komisione dhe këshilla të përhershme dhe të përkohsh−
me;  

- verifikon mandatet dhe shpall zgjedhjet e rregullta dhe të para−
kohshme; 

- kujdeset për jetën e përgjithshme fetare dhe veprimtarinë e 
BFI−së të mbështetur mbi parimet e Sheriatit dhe në 

përputhshmëri me sistemin juridik të BFI−së; 
- organizon dhe autorizon kuadrin fetar në diasporë;  

- mbikëqyr punën e organeve, enteve dhe institucioneve;  
- miraton plan−programet e institucioneve edukativo− arsimore si 

dhe programet dhe tekstet e mësim−besimit;  
- angazhohet për mbrojtjen e të drejtave fetare të myslimanëve; 

- themelon ente dhe institucione;  
- sjell vendim për themelimin e vakëfit; 

- sjell vendim për ndërrimin e pasurisë së vakëfit, në bazë të pro−
pozimit të organit gjegjës, nëse është në pajtueshmëri me rregu−

llat e Sheriatit 
- vendos për ankesat e organeve më të ulta BFI−së; 
- i propozon Kuvendit planin vjetor financiar dhe llogarinë 

përfundimtare për miratim;  
- organizon grumbullimin e mjeteve nga zeqati, sadekatul−fitrit 

dhe të hyrave të tjera; 
- është organizator kryesor dhe i vetëm në realizimin e kryerjes së 

Haxhit dhe Umrës; 
- emëron, ndërron dhe shkarkon nëpunës të Rijasetit; 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

131

- lejon rregullat e tarikateve, mbikëqyrë punën e tyre dhe verifi−

kon zgjedhjen dhe emërimin e shehlerëve;  
- lejon botimin e literaturës Islame;  

- në kushte të jashtëzakonshme kryen edhe detyra të organeve të 
tjera.  

Rijaseti i BFI−së mban mbledhje së paku njëherë në muaj.  

Mbledhjen e Riajsetit të BFI−së e konvokon dhe e udhëheq Reis 

ul Ulemaja, në raste të veçanta atë e konvokon me kërkesë të 1/3 
të anëtarëve të Rijasetit.  

Neni 37 

Rijaseti ka shërbimet e veta profesionale.  

Rijaseti formon komisione të përhershme dhe të përkohshme.  

 

Reisul−Ulema,  

Neni 38 

Reis ul Ulema është organ dhe kryepar i BFI−së.  

Neni 39 

Reis ul Ulema përfaqëson unitetin fetarë të pjesëtarëve të Islamit.  

Neni 40 

Reis ul Ulema, sipas nevojës ka të drejtë të thërrasë mbledhje me të 
gjitha organet, institucionet, organizatat dhe shoqatat e BFI−së.  

Neni 41 

Për Reis ulUlema mund të propozohen dhe të zgjedhen personat të 
cilët kanë të kryer fakultete islame, që kanë përvojë pune të suk−



SHINAZI MEMEDI132 

sesshme dhjetëvjeçare në radhët e BFI−së dhe kanë moshë mbi 

dyzetvjeçare.  

Neni 42 

Zgjedhja e Reis ul Ulemasë behet konform Rregullores mbi 
zgjedhje të Reis ul Ulemasë.  

Neni 43 

Rijaseti i BFI−së zgjedh Këshill të posaçëm për dorëzimin e Mens−

hurës.  

Neni 44 

Reisul−Ulema:  

- përfaqëson Bashkësinë Fetare Islame në vend dhe jashtë;  

- jep murasele (autorizim) për kryerjen e punëve fetare, pa të cilën 
tërheq kontest të legjitimitetit;  

- emëron dekanët, drejtorët dhe mësimdhënësit të institucioneve 
arsimore të BFI−së dhe mësimdhënësit e lëndës së mësim−

besimit në shkollat publike;  
- organizon dhe mbikëqyr punën e shërbimeve profesionale të 

BFI−së; 
- konvokon dhe udhëheq seancat e Rijasetit dhe kujdeset për 

zbatimin e vendimeve të tij;  
- ndërmjet dy mbledhjeve të Rijasetit, kryen punë të domos−

doshme që janë në kompetencë të Rijasetit dhe për këtë infor−
mon Rijasetin në seancën e radhës;  

- nënshkruan aktet e Rijasetit;  

- nënshkruan aktet për punësim në BFI;  



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

133

- viziton regjionet në të cilët jetojnë pjesëtarët e fesë islame; që të 

njihet drejtpërdrejtë me gjendjen dhe propozon masa për zhvi−
llimin dhe avansimin e jetës fetare;  

- lejon pushimet e muftive, dekanëve, drejtorëve të medreseve, 
drejtorëve dhe kryetarëve të institucioneve, shoqatave të cilat 

janë në mbikëqyrje të Rijasetit;  
- ka të drejtë të pengojë ekzekutimin e vendimeve të organeve 

dhe të institucioneve të BFI−së nëse konstaton se të njëjtat janë 
kundërshtim me parimet islame dhe të njëjtat t’i kthejë në rish−

qyrtim, kurse vendimin përfundimtar e sjell Rijaseti i BFI−së.  
- dekreton vendimet e marrura nga Rijaseti i BFI−së.  

Kuvendi i BFI−së 

Neni 45 

Kuvendi i Bashkësisë Fetare Islame është organ më i lartë juridiko−

finansiar.  

Neni 46 

Kuvendin e BFI−së e përbëjnë njëzet e shtatë anëtarë: 

- nga Shkupi pesë; 
- nga Tetova katër;  

- nga Gostivari tre;  
- nga Kumanova dy:  

- nga Kërçova dy; 
- nga Dibra dy; 

- nga Struga dy;  
- nga Shtipi dy; 

- nga Manastiri një;  
- nga Velesi një; 



SHINAZI MEMEDI134 

- nga Ohri një; 

- nga Prilepi një dhe 
- nga Resnja një.  

Neni 47 

Të deleguarit për anëtarë të Kuvendit të BFI−së nga ana e organit 

të Muftinisë bëhet përmes sistemit një plus një sipas rregullores së 
veçantë për Kuvendin.  

Neni 48 

Anëtarët e Kuvendit të BFI−së me 2/3 duhet të jen me arsimim 

sipëror nga profilet juridiko−administrativo−ekonomik.  

Neni 49 

Kuvendi i BFI−së:  

Në mbledhje të përbashkët me Rijasetin e BFI−së miraton Kush−

tetutën e BFI−së, ndryshimet dhe plotësimin e saj.  

- miraton plan−programin vjetor dhe raportin e punës së Rijasetit 

të BFI−së; 

- miraton planin financiar dhe llogarinë përfundimtare të Rijasetit 

të BFI−së;  

- verifikon miratimin e planeve financiare dhe të llogarive 

përfundimtare të muftinive të BFI−së; 

- miraton rregulloren për punë të Kuvendit të BFI−së si dhe akte 

të tjera normative të BFI−së;  

Neni 50 

Kuvendi i BFI−së punon në seanca. Seancat e Kuvendit të BFI−së 

mbahet më së paku një herë në vit. Në mbledhjen e parë konsti−



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

135

tuive Kuvendi zgjedh kryetarin dhe nënkryetarin e vet. Me seancat 

e Kuvendit të BFI−së udhëheq Kryetari i Kuvendit të BFI−së. 
Kryetari i Kuvendit është i detyruar të konvokojë seancë të Ku−

vendit të BFI−së me kërkesë të Reis ul Ulemasë, Rijasetit të BFI−
së dhe me kërkesës të 1/3 së anëtarëve të Kuvendit të BFI−së.  

Neni 51 

Mandati i Kuvendit të BFI−së zgjat katër vjet131.  

3. Roli dhe qëllimet e Bashkësisë Islame në realizimin e de−
tyrave dhe obligimeve të saja 

Bashkësia Islame permanent do të angazhohet në: 

Që pjesëtarëve të saj t`ua ruaj dhe kultivojë moralin fetar dhe në 

mesin e tyre ta përhap atë, e pastaj t`i avancojë në aspektin kulturor.  

Të ua ruaj pronën e Bashkësisë Islame, vakëfeve, e cila shërben 

vetëm për qëllimet e saja. Me të, në mënyrë të pavarur administron 
dhe dispozicionon Bashkësia Islame përmes organeve të veta 

pronësore−administrative dhe fetare.  

Roli kryesor është ta rruaj dhe ta zhvilloj jetën fetare ndër pjesëtarët 

mysliman.  

Organizimin e jetës fetare ta zhvilloj në bazë të normave fetare si 

dhe në të kuptuarit e islamit sipas të arriturave bashkëkohore, 
shkencore në frymën islame.  

Bashkësia Islame nëpër mes institucioneve të saja e sidomos nëpër 
xhamitë si institucione themelore për zhvillimin e jetës fetare dhe 

fetare−arsimore, përveç faljen e namazeve do të organizoj, ligjërata 

                                                            
131 Kushtetuta e Bashkësisë Fetare Islame e Republikës së Maqedonisë, Shkup, 24 
Korrik 2008, fq. 9-17. 



SHINAZI MEMEDI136 

dhe zhvilloj aktivitete të ndryshme që shërbejnë në përparimin e 

jetës fetare dhe fetare−arsimore.  

Bashkësisë Islame, do të luaj rol të veçantë që nëpërmjet zyrtarëve 

të sajë mësimin fetarë si për të miturit ashtu edhe për të rritur që 
nëpërmjet të këtij mësimi të barten njohurit themelore të islamit 

dhe mësimet për ritualet fetare.  

Pjesën më të madhe të organizimit të jetës fetare dhe realizimit të 

mësim−besimit fetarë zhvillojnë punonjësit e Bashkësisë Islame.  

Njëra nga detyrat parësore të Bashkësisë Islame është që ti shkolloj 

pjesëtarët e sajë dhe t’i përgatit për kryerjen e detyrave obligimeve 
fetare të tyre. Kjo do të arrihet me angazhimin e mualimve nëpër 

mektepe. 

Arsimimi fetarë është njëri nga obligimet parësore të Bashkësisë 

Islame, për të cilën ajo do të themeloj institucione fetaro−arsimore, 
medrese e fakultete.  

Bashkësia Islame ka dhe qëllimet e saja të cilat edhe në kushtetutën 
e sajë janë evidente ne nenet në vijim: 

Neni 6 

Qëllimi i BFI−së është ngritja e vetëdijes fetare, organizimi i kryer−

jes së ibadeteve si dhe format e tjera me të cilat shprehen ndjenjat 
dhe jetësimi i Islamit te muslimanët.  

Neni 7 

BFI qëllimet e veta i realizon përmes: 

- mësimit dhe kultivimit të vlerave islame; 

- themelimit dhe mirëmbajtjes së xhamive, mesxhideve, qendrave 
islame, teqeve dhe mektebeve; 



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

137

- themelimit dhe veprimit të institucioneve edukativo−arsimore;  

- themelimit dhe veprimit të institucioneve shkencoro− kulturore;  
- themelimit dhe mirëmbajtjes së bibliotekave, hanikaheve, arki−

vave, muzeve; instituteve dhe institucioneve të ndryshme;  
- themelimit dhe mirëmbajtjes së varrezave;  

- themelimit dhe veprimit të institucioneve bamirëse;  
- themelimit të vakëfeve, mirëmbajtjes dhe mbrojtjes së pronës së 

BFI−së;  
- promovimit të së mirës dhe luftës kundër së keqes; 

- organizimit të veprimtarisë botuese;  
- kultivimit dhe bashkëpunimit tradicional me të gjitha bashkësitë 

islame; institucionet, asociacionet dhe organizatat e ndryshme në 
botë, të cilat kultivojnë vlera islame;  

- bashkëpunimit me bashkësitë tjera fetare, organizatat joqeverita−
re dhe organet shtetërore në vend, dhe  

- përmes çdo veprimtarie fetare, kulturore, shkencore, shëndetë−
sore dhe socio−ekonomike për avansimin e popullatës musli−

mane. 

Neni 8 

BFI veprimtarinë e vet e mbështetë në parimet e:  

- drejtësisë;  

- transparencës;  
- debateve para sjelljes së vendimeve në organet kolektive;  
- konsultave në kryerjen e punëve; 

- zgjedhjeve, emërtimeve, përgjegjësive dhe shkarkimeve të 
funksionarëve132.  

                                                            
132 Kushtetuta e Bashkësisë Fetare Islame e Republikës së Maqedonisë, Shkup, 24 
Korrik 2008, fq. 4-5. 



SHINAZI MEMEDI138 

Përfundimi 

Bashkësia Islame në këto anë do të përjetojë periudha të ndryshme 

të sistemeve dhe pushteteve, të cilat do të sundojnë në këto vende. 
Këto periudha do të lënë gjurmë të pashlyera në organizmin e ins−

titucioneve të Bashkësisë Islame, e në veçanti në uzurpimin e pro−
nave dhe institucioneve të ndryshme të Bashkësisë Islame.  

Periudhat dhe zhvillimin organizativ të Bashkësisë Islame, në bazë 
të analizave të zhvillimeve në periudhën midis Luftërave Ballkanike 

deri në Luftën e Parë Botërore në viset e Ballkanit, janë fazat në të 
cilat do të kalitej organizimi i Bashkësisë Islame. Atë mund ta 

ndajmë në: 

- Periudha pas shpartallimit të Perandorisë Osmane; 

- Periudha gjatë viteve 1918−1929; 
- Periudha gjatë viteve 1930−1941;  

- Periudha gjatë viteve 1945−1991 dhe 
- Periudha gjatë viteve 1992−194; 

Periudha gjatë shpartallimit të Perandorisë Osmani është faza e parë, 

e cila njihet si periudhë në të cilën fati i myslimanëve dhe Bashkë−
sisë Islame do të përcaktohet nga marrëveshjet ndërkombëtare dhe 

konferencat e paqes. 

Periudha gjatë viteve 1918−1929 është faza e dytë, e cila njihet me 

emrin Mbretëria Serbe−Kroate−Sllovene, një periudhë e cila për 
myslimanët do të jetë periudha më e vështirë e organizimit të 

Bashkësisë Fetare Islame. 

Periudha 1930−1941 është faza e organizimit Kushtetues të 

Bashkësisë Islame e cila njihet me emrin Mbretëria Jugosllave, pe−



 
ORGANIZIMI INSTITUCIONAL I BASHKËSISË FETARE ISLAME... 
 

139

riudhë kjo kur do të riorganizohen organet e Bashkësisë Islame, 

duke u mbështetur në Kushtetutën e posa miratuar133. 

Me përfundimin e diktuarës së 6 janarit të regjimit në Mbretërinë 

Jugosllave u paralajmërua një situatë më e volitshme për Bashkësinë 
Fetare Islame. Me miratimin e Kushtetutës së Bashkësisë Islame më 

25 mars të vitit 1936, do të bëhet edhe kthimi i selisë së Reisul 
Ulemasë prej Beogradi në Sarajevë134. 

Periudha gjatë viteve 1945−1992 është periudha e cila njihet me 
emrin RSF e Jugosllavisë, e cila për myslimanët do të jetë një ndër 

periudhat më të vështirë, sepse me sistemin e sajë komunist do të 
jetë në ndjekje dhe persekutime politike të shumë krerëve fetarë, e 

sidomos me uzurpimin dhe marrjen e pronave të mëdha vakëfeve. 

Dhe, në fund, vjen periudha e cila njihet si periudhë postkomunis−

te, me pavarësimin e Republikës së Maqedonisë. Ajo është pe−
riudha tridhjetëvjeçare që e përjeton Bashkësia Islame e Republikës 

së Maqedonisë. Edhe pse edhe në këtë periudhë të organizimit të 
Bashkësinë Islame janë regjistruar përpjekje për destabilizim orga−

nizativ dhe përçarje të institucionit të Bashkësisë Islame, megjithatë 
Bashkësia Islame edhe ia ka dalë të qëndrojë e fortë dhe e paluhatur 

në aspektin organizativ dhe funksional. 

Burimet dhe literatura: 

Burimet: 

1. Arkivi i Bashkësisë Islame të RM−Shkup. 

2. Statuti i Meshihatit të Bashkësisë Islame të Republikës së Maqe−
donisë, Shkup, 1992. 

                                                            
133 Muhamed, Salkić, Ustavi islamike zajednice, Sarajevo, 1422/2001, f. 83, 
134 Muhamed, Salkić, Ustavi islamike zajednice, Sarajevo, 1422/2001, f. 118, 



SHINAZI MEMEDI140 

3. Kushtetua e Bashkësisë Islame në Republikës së Maqedonisë,

Shkup, 1994.
4. Kushtetuta e Bashkësisë Fetare Islame e Republikës së Maqedo−

nisë, Shkup, 2003.
5. Kushtetuta e Bashkësisë Fetare Islame e Republikës së Maqedo−

nisë, Shkup, 2008.

Literatura: 

1. Radušić, Edin, Stav Islamske zajednice prema raspadu 
Jugosllavije, Prilozi, 36, Sarajevo, 2007.

2. Bećirbegović, Edah, Organizacija Islamske zajednice u SFRJ,
Sarajevo, 1981.

3. Salkić, Muhamed, Ustavi islamike zajednice, Sarajevo,
1422/2001.

4. 80 Vjet Kushtetutshmërisë së BFI−së, Shkup, 2017.

Revista: 

1. Hëna e Re, viti IX, nr. 91−92, 1 Janar 1995, Shkup

Faqe interneti: 

1. https://pescanik.net/muslimani−i−raspad−sfrj/



141

ISAMEDIN AZIZI 
Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore  
të Shqiptarëve – Shkup  

KONFLIKTE RRYMASH NË JETËN  
FETARE E POLITIKE TË SHQIPTARËVE  

TË MAQEDONISË  

Shekulli XIX për shqiptarët shënon një epokë të re, njihet si she−

kulli i lëvizjeve dhe revolucioneve kombëtare, që çuan në konsoli−
dimin e shqiptarëve si komb, në ngritjen e mëtejme të ndërgjegjes 

kombëtare dhe në zhvillimin e lëvizjes kombëtare. Rilindësit 
shqiptarë, të frymëzuar nga idetë përparimtare të iluminizmit dhe të 

revolucioneve evropiane, u munduan ta ngrenë në një shkallë më të 
lartë zhvillimin kombëtar shqiptar, që më vonë çoi në lindjen e 

nacionalizmit, një lëvizje karakteristike për historinë moderne të të 
gjithë popujve dhe për krijimin e shteteve kombëtare në atë pe−

riudhë. 

Për dallim nga shqiptarët, popujt e tjerë të Ballkanit, që ishin pjesë e 

besimeve të krishtera, përfituan nga antagonizmi fetar me sundim−
tarët osmanë dhe e përdorën kishën si forcë ideologjike në luftën 

për krijimin e shteteve të tyre nacionale. Për shqiptarët, të cilët u 
përkisnin të tria besimeve, nuk mund të bëhej fjalë për këtë anta−

gonizëm në rrafshin fetar. Në këto kushte bashkimi i shqiptarëve në 
luftën për çlirim do të arrihej jashtë fesë, mbi fenë dhe i mbështetur 

vetëm në parimin e kombësisë. Rilindësit në këtë drejtim bënë një 
punë të vështirë për t’i kapërcyer ndasitë fetare dhe politikat 



ISAMEDIN AZIZI 142 

përçarëse, qoftë të Perandorisë Osmane, qoftë të Patrikanës së 

Stambollit.135 

Ideologjia e Rilindjes Kombëtar,e e cila në thelbin e saj, si çdo 

lëvizje tjetër nacionale, kishte formimin e shtetit kombëtar, në filli−
met e para të saj nuk gjeti mbështetje nga të gjitha shtresat. Peran−

doria Osmane, e cila ishte ndërtuar mbi parimin fetar, kishte lënë 
pasojat e veta, sidomos te ajo shtresë e shqiptarëve, të cilët rreziki−

min e elementit fetar nga ai kombëtar e shinin si rrezikim të ekzis−
tencës së tyre. Ky sindrom, nëse mund ta quajmë “konflikt i hesh−

tur” ndërmjet rrymës prokombëtare e asaj proturke, i mbështjellë 
nën petkun fetar, i ka përcjellë shqiptarët që nga organizimet e para 

politike të tyre.  

Diskutimet dhe debatet rreth tezës së “konflikt të heshtur” fillojnë 

të datojnë që nga koha e Lidhjes së Prizrenit. Përpos rrymës atd−
hetare shqiptare, që përfaqësohej nga Komiteti i Stambollit e që nga 

vëzhguesit e huaj do të llogaritet si grupimi radikal, të cilët synonin 
themelimin e një lidhje shqiptare ose, po ta lejonin rrethanat 

ndërkombëtare, të një shteti shqiptar autonom, në Lidhjen e Priz−
renit mori pjesë edhe rryma sulltaniste, siç u quajt në atë kohë, që 

përbëhej kryesisht nga nëpunës të administratës së vilajeteve dhe 
klerikëve myslimanë, të cilët anonin plotësisht nga vija politike e 

Portës së Lartë. Ata nuk ishin për një lidhje shqiptare, por për një 
lidhje islamike, ku do të merrnin pjesë të gjitha popullsitë myslima−
ne të Ballkanit.136 Si rezultat i këtij “konflikti të heshtur” ndërmjet 

rrymave të përmendura, sidomos nga ndikimi i fuqishëm i qarqeve 
konservatore fetare në punimet e kuvendit të mbështetur edhe nga 

135“Historia e Popullit Shqiptar”, Rilindja Kombëtare, vitet 30 të shek. XIX-1912, 
vëll. II, Tiranë, 2002, 28. 
136“Historia e Popullit Shqiptar”, Rilindja Kombëtare, vitet 30 të shek. XIX-1912, 
vëll. II, Tiranë, 2002, 151. 



 
KONFLIKTE RRYMASH NË JETËN FETARE E POLITIKE… 
 

143

delegatët boshnjakë, kërkesa e grupimit radikal shqiptar për ruajtjen 

e tërësisë territoriale shqiptare në dy dokumentet e miratuara nga 
Lidhja me 17 qershor, si Kararnameja (Akti i vendimeve – Kanuni) 

dhe Talimati (Urdhëresa), nuk u përfshi.137 Pikërisht kjo mospërfs−
hirje e kërkesës së grupimit radikal shqiptar në dy dokumentet e 

miratuara nga Lidhja e Prizrenit, në të cilat vërehet fryma islamike, 
ka ngjallur shumë debate edhe në mesin e historianëve rreth devi−

jimit të qëllimit të Lidhjes së Prizrenit.     

Prof. Gazmend Shpuza, në shkrimin e tij me titull “Lidhja Islamike 

që u shndërrua në Lidhjen Shqiptare” e kritikon ashpër ndikimin që 
kanë pasur rrymat e huaja për të përhapur idenë se Lidhja e Prizrenit 

nisi si “mekanizëm islamik”.138 Konkluzioni i tij është se Lidhja e 
Prizrenit u konceptua dhe lindi si një organizatë mbarëshqiptare që 

në ditët e para të themelimit të saj dhe asnjëherë nuk u shndërrua në 
një të tillë. Ai e mbështet këtë qëndrim kryesisht në programin e 15 

qershorit, të miratuar nga Lidhja dhe të nënshkruar nga të dyja palët 
(rrymat), ndërsa ai kishte të bëjë me kërkesën e shqiptarëve për auto−

nomi. Ai po ashtu mbështetet edhe në zhvillimet politike e ushtarake 
që pasuan menjëherë pas mbajtjes së Lidhjes Shqiptare të Prizrenit.139 

Prof. Shpuza e citon autorin turk, Sylejman Kulçe, për të cilin është 
plotësisht e qartë dhe e padiskutueshme që këta delegatë kishin ard−

hur aty jo për hir të interesave të ngushta, të veçanta, por, sikur 
nënvizon ai, “për mbrojtjen e të drejtave të Shqipërisë” mbarë. Më 
tutje ai shprehet se kuvendarët e sapombledhur në Prizren deklaronin 

me vendosmëri: “Qoftë i mallkuar kush ndjek interesat egoiste në 

                                                            
137“Historia e Popullit Shqiptar”, Rilindja Kombëtare, .........., vëll. II, Tiranë, 2002, 
156-161. 
138Gazmend Shpuza, “Lidhja Islamike që u shndërrua në Lidhjen Shqiptare”,Gazeta 
Shqiptare, 10 qershor 2018 
139Po aty. 



ISAMEDIN AZIZI 144 

këtë kohë kur atdheu na thërret në shërbim në shërbim të tij. Ne, në 

Lidhjen tonë, vendosëm që para se gjithash të provojmë që, pa dis−
kutuar për fenë, jemi shqiptarë”. Siç shihet, për ndarje krahinore as 

që bëhet fjalë. Shpalosja e bashkimit mbifetar të shqiptarëve u vlerë−
sua që herët, siç shkruan Sylejman Kulçe, në mënyrë të natyrshme, 

“një vepër zgjimi e madhe”.140 

Ky “konflikt” rrymash i ka përcjellë shqiptarët pothuajse në të 

gjitha manifestimet e tyre politike. Edhe në Kongresin e Manastirit, 
ku çështja kryesore në punimet e Kongresit ishte çështja e një alfa−

beti të përbashkët, edhe pse të gjithë shfaqën mendimin se alfabeti 
për të cilin do të vendosej duhej të kishte si bazë alfabetin latin, 

prapëseprapë pikëpamjet e delegatëve u ndanë, sidomos për cakti−
min e shkronjave dyshe, që nevojiteshin për ata tinguj të shqipes që 

i mungonin latinishtes.  

Se edhe në këtë kongres u paraqiten konflikte rrymash që në bazë 

kishin elementin fetar, më së miri na tregon letërkëmbimi ndërmjet 
Mit’hat Frashërit dhe Faik Konicës.141 Mbështetësit e alfabetit të 

140Po aty. 
141Kristo Frashëri, Përplasjet e Konicës me vëllezërit Frashëri për Graqinë e 
Xhonturqit, Studime Albanologjike, Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore të 
Shqiptarëve – Shkup, 9, Shkup, 2014. “Konflikti ndërmjet Konicës dhe Frashëllinjve 
(Samiut dhe Naimit e më vonë edhe me Mit’hatin) kishte filluar shumë kohë më herët 
nga vitit 1897. Shkak për këtë u bë bashkëpunimi i Konicës me dy anëtarët e komitetit 
të Stambollit – me Nikolla Naçon, për të cilin armiku kryesor për Shqipërinë ishte 
Greqia dhe jo Turqia dhe me Dr. Ibrahim Themon, i cili kërkonte ta ngushtonte 
lëvizjen shqiptare vetëm kundër despotizmit sulltanor dhe jo kundër Perandorisë 
Osmane. Faiku nuk i kursente kritikat ndaj politikës së Perandorisë Osmane. Konflikti 
i tyre u transferua edhe në çështjen e alfabetit që duhej përdorur për shkrimin e gjuhës 
shqipe. Samiu ishte ithtar i palëkundur i alfabetit të Shoqërisë së Shkronjëzave Shqipe 
të Stambollit, e cila mbështetej në parimin fonetik; për çdo zë një germë, alfabet i cili 
huazonte për zërat e veçantë të shqipes germa nga alfabeti grek dhe sllav. Ndryshe nga 
ky alfabet, Faiku në revistën “Albania” mbështetej kryesisht mbi germat latine, kurse 
për zërat e tepërta të shqipes përdori kombinime brenda për brenda alfabetit latin”. 
Konflikti për çështjen e alfabetit nuk përfundoi vetëm me Samiun. Konflikti për 
çështjen e alfabetit tani ndërmjet Konica edhe Mit’hat Frashërit vazhdoi edhe në kohën 



 
KONFLIKTE RRYMASH NË JETËN FETARE E POLITIKE… 
 

145

Stambollit ishin të mendimit se shkronjat që zgjodhi Shoqëria e 

Stambollit nuk kanë asnjë të metë. Në letrën e Mit’hat Frashërit 
dërguar Faik Konicës ndër të tjera thuhet: “....Shkronjat që zgjodhi 
shoqëria e Stambollit s’kanë as sa një qime të metë: janë të lehta, të 
bukura, të thjeshta dhe të mbaruara [...]Abetarja jonë ka mirësinë që 
çdo letër të ketë një zë të veçantë, e ç’do zë ka një shkronjëze për 
të; s’ka m’e rëndë e m’e shëmtuar gjë se sa të bashkojmë dy a tri 
shkronjëza për të nxjerr një zë”.142 Ndërkaq, nga ana tjetër, Konica 
që e mbështeste alfabetin latin, Kongresin e Manastirit e quante 

“Kongresi i shqiptarëve xhonturq dhe i pilafçinjve turq”.143 

Vendimi për të përdorur bashkërisht dy alfabete, atë të Stambollit 

dhe abecenë latine, u mor për të mos shkaktuar përçarje në radhët e 
delegatëve dhe të shqiptarëve në përgjithësi. 

Me largimit e Perandorisë Osmane nga Ballkani, nuk do të thotë se 
përfundoi edhe ndikimi i saj ndër shqiptarët. Ajo edhe më tutje do 

të jetë e pranishme, por tash nëpërmjet formave dhe mënyrave të 
tjera, kryesisht nëpërmjet religjionit dhe institucioneve dhe organi−

zimeve tjera fetare. Për ta ilustruar ndikimin e madh të institucio−
neve fetare dhe përfaqësuesve të tyre ndër shqiptarët e mbetur 

jashtë kufijve politikë të Shqipërisë, do ta përmendim vetëm një 
fakt – luftën Çanakalasë.144 Në këtë luftë, për një kohë relativisht të 

                                                                                                                          
e mbajtjes së Kongresit të Alfabetit në Manastir në vitin 1908, duke e quajtur 
Kongresin e Alfabetit në Manastir si “Kongresi i shqiptarëve xhonturq”.    
142Zëri Islam, “Mbajtjen e Kongresit të Manastirit e financoi Sulltani”, 19, shtator 
2012. 
143Kristo Frashëri, Përplasjet e Konicës me vëllezërit Frashëri për Greqinë e 
Xhonturqit, Studime Albanologjike, Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore të 
Shqiptarëve – Shkup, 9, Shkup, 2014. 
144Lufta e Çanakalasë ose beteja e Galipolit u zhvillua nga 25 prilli i vitit 1915 e zgjati 
deri më 9 janar të vitit 1916. Divizioni i 19 i Armatës së Turqisë në Betejën e 
Çanakalasë i komanduar nga Mustafa Kemali, sipas dëshmive të studiuesve dhe 
historianëve, përbëhej kryesisht nga shqiptarët.  



ISAMEDIN AZIZI 146 

shkurtër, do të mobilizohen dhe do të marrin pjesë me dhjetëra e 

dhjetëra mijëra shqiptarë, kjo edhe përkundër faktit se pas vitit 1912 
shqiptarët do të ballafaqoheshin me rrezikun e shfarosjes së tyre 

kolektive nga dhuna e ushtrisë serbet. Me shpresë së mund të 
ndryshojë gjendja e tyre ose të kthehet prapë Perandoria Osmane 

në këto vise, thirrjes së sulltanit në cilësinë e kalifit për myslimanët 
e botës për luftë të shenjtë iu përgjigjën shumë shqiptarë. Parash−

trohet pyetja: se si është e mundur që në kohë lufte dhe me komu−
nikime të vështirësuara të bëhet ky mobilizim kaq i madh e i 

shpejtë ndër shqiptarët e mbetur jashtë Shqipërisë? Këtu ka vetëm 
një përgjigje ose vetëm shpjegim: nëpërmjet institucioneve fetare 

myslimane dhe imamëve të cilët nën moton “se në Turqi mbrohet 
islami” i bënë thirrje popullit që ta mbështeste luftën e Çanakalasë. 

Se a ishte kjo thirrje e sinqertë e institucioneve fetare apo kishte 
ndonjë prapavijë të caktuar, kjo mbetet për t’u analizuar. 

Për fat të keq histori e ngjashme si kjo, jo në përmasa të tilla, me 
aktorë të njëjtë po na përsëritet edhe sot e kësaj dite, me pjesëmarrjen 

e rinjve shqiptarëve në luftërat e huaja në Lindjen e Mesme.   

Shqiptarët, në pamundësi për ta organizuar jetën e tyre politike në 

kuadër të shtetit të ri, pra Mbretërisë SKS, në bazë të elementit 
etnik, u detyruan që organizimin e tyre politik ta maskojnë nën 

ombrellën fetare. Si pasojë e kësaj politike jugosllave, shqiptarët në 
kuadër të Mbretërisë SKS jetën e tyre politike e fetare e organizuan 
nëpërmjet organizatës politike myslimane të njohur si Xhemijeti.145 

145Isamedin Azizi, Shqiptarët e Shkupit pas vitit 1919 e deri në vitin 1991, Shkupi 
8000 vjet të jetës së organizuar, vëll. IV, Shkup, 2017, 980. Në një realitet të këtillë 
politik në kuadër të Mbretërisë së SKS-së,, shqiptarëve iu mohuan të drejtat e tyre 
elementare, si e drejta e shkollimit në gjuhën amtare dhe përdorimi i kësaj gjuhe në 
raport me organet zyrtare, e drejta e organizimit politik në baza etnike e të tjera, me 
përjashtim të praktikimit të të drejtave fetare. Kjo situatë ndikoi që shqiptarët, në 
përgjithësi, e sidomos ata të Shkupit, duke mos pasur të drejtën për formimin e një 



 
KONFLIKTE RRYMASH NË JETËN FETARE E POLITIKE… 
 

147

Ky maskim ishte i domosdoshëm, sepse Mbretëria e SKS−së nuk e 

njihte kombësinë shqiptare, ndërsa e lejonte atë turke dhe e pra−
nonte “identitetin islam”, të cilit i lejohej pasqyrimi në planin 

shoqëror, kulturor, por edhe politik. Këtë e dëshmon edhe botimi i 
gazetës “Hak” si organ i kësaj partie, i cili botohej vetëm në gjuhën 

turke e atë serbe.146 Xhemijeti ose Shoqata Islamike për Mbrojtje 
dhe Drejtësi, edhe pse në emërtimin e saj nuk kishte elemente 

shqiptare, lirisht mund të themi se është partia e parë politike ku do 
të dominojë elementi shqiptar, sidomos te një pjesë e saj. Faktori−

zimi i elementit shqiptar në këtë organizatë politike nëpërmjet 
krahut më të fuqishëm të saj, të udhëhequr nga vëllezërit dhe 

njëherazi dy kryetarët e parë të Xhemijetit, Nexhip dhe Ferhat 
Draga, Aqif Blytës, Nazim Gafurit e të tjerëve, filloi të bëhet pen−

gesë e madhe për politikën jugosllave, sidomos pas denoncimeve 
dhe qëndrimeve të tyre në parlamentin jugosllav kundër politikës 

shtetërore ndaj popullatës shqiptare, para se gjithash kundër procesit 
të shpërnguljeve dhe të kolonizimit me elemente sllave të viseve 

shqiptare, si dhe për ndërprerjen e reformave agrare, hapjen e 
shkollave në gjuhën shqipe e turke etj. Duke marrë parasysh se ky 

organizim politik përbëhej nga një konglomerat interesash të cak−
                                                                                                                          
organizimi politik me karakter etnik, të detyrohen që këtë organizim politik ta 
maskojnë nën petkun fetar, duke e paraqitur si organizatë politike të myslimaneve, e 
cila do të quhej Islam Muhafayaz-i Hukuk Cemiyeti, e më vonë edhe si Organizata e 
Myslimanëve të Jugut, e njohur si “Xhemijet” (në përkthim nga osmanishtja – klub ose 
shoqatë). Ky organizim politik, që kryesisht dominohej prej shqiptarëve, u themelua në 
Shkup në 17 dhjetor të vitit 1919 dhe kishte për qëllim t’i mbrojë të drejtat fetare, 
kulturore dhe ato politike të myslimanëve të Maqedonisë, Kosovës dhe Sanxhakut. 
146Skender Asani, Xhemijeti, veprimtaria e organizatës politike Xhemijeti në trevat 
lindore (1919-1925), Shkup, 2017, 58. Si organ partiak i saj botohet gazeta “Hak” (në 
arabisht Hak – drejtësi, e drejtë, e vërtetë), e cila botohet në gjuhën turke me shkronja 
arabe dhe në gjuhën serbe me shkronja cirilike e, pjesërisht, edhe në gjuhën frënge me 
shkronja latine. Ky organ shtypi botohet në Shkup. Numri i parë i saj del më 23 janar 
(e hënë) në vitin 1920. Deri më 17 janar 1921 botohet dy herë në javë, për t’u botuar 
më vonë tri herë në javë dhe për të përfunduar me botim të përditshëm. Numri i fundit 
i botimit të gazetës “Hak” në gjuhën serbe dhe turke doli më 10 dhjetor 1924. 



ISAMEDIN AZIZI 148 

tuara (bejlerë të ndryshëm që prioritet kishin ruajtjen e pronave të 

tyre, klerikë myslimanë që kënaqeshin vetëm me liritë fetare), et−
nish (shqiptarë, turq, boshnjak etj.) dhe ideologjish të ndryshme 

(kombëtare dhe ato fetare), Xhemijeti ishte cak i lehtë i ndërhyrjeve 
të elementeve të caktuara të shtetit në përçarjen e kësaj partie, si−

domos pas fuqizimit të saj dhe ndikimit të madh që kjo organizatë 
kishte në jetën politike e fetare të komunitetin mysliman. 

Si rrjedhojë e këtyre presioneve, për një kohë të shkurtër, do të 
paraqiten dy−tri fraksione, që do të kërkojnë që partia t’i kthehet 

vetëm çështjes fetare dhe çështjes së pronave të vakëfeve e jo të 
humbet energji në mbrojtjen e interesave etnike. Beogradi nuk 

dëshironte kurrfarë organizimi politik të shqiptarëve, pos atij fetar, i 
cili në njërën anë ishte i domosdoshëm për çrrënjosjen e çfarëdo 

vetëdijeje kombëtare të tyre, ndërsa në anën tjetër kështu preten−
donte të forcohej vetëdija fetare dhe e të qenit turq, sepse vetëm 

nëpërmjet saj shpërngulja do të ishte më e lehtë. Kjo politikë e 
Beogradit, e cila u manifestua edhe nëpërmjet privilegjeve të cak−

tuara, do të gjejë mbështetje te fuqishme te elementet proturke e 
profetare të Xhemijetit, të udhëhequra nga Qenan Zija. Fërkimet 

dhe mosmarrëveshjet e ndryshme të rrymave brenda partisë do t’ia 
shkurtojnë edhe jetëgjatësinë kësaj organizate. Do të fillojë një fus−

hatë e përgjithshme kundër Xhemijetit, sidomos kundër promo−
torëve të interesave shqiptare brenda kësaj partie, të cilët do të go−
diten keq nga institucionet shtetërore jugosllave. Ferhat Draga do të 

dënohet në fillim me 100 vjet burgim, për t’ju ulur më vonë në 20 
vjet burg, prej të cilave do t’i mbajë vetëm tre vjet.147 

147Qerim Lita, Ferhat bej Draga, prijës i lëvizjes kombëtare shqiptare në vitet e 
tridhjeta të shekullit të kaluar, Scupi, (Organizata Xhemijeti dhe rezistenca e saj 
kundër kolonizimit) konferencë shkencore – 17.12.2017, Shkup, Shkup, 2018, 27. 



 
KONFLIKTE RRYMASH NË JETËN FETARE E POLITIKE… 
 

149

Edhe deri sa ishte në krye të Xhemijetit, por edhe pas shpërbërjes së 

saj, Ferhat Draga, së bashku me disa bashkëmendimtarë të tij, do të 
vazhdojë me aktivitetet politike për ndërgjegjësimin dhe ngritjen e 

vetëdijes kombëtarë të popullatës shqiptare. Në rend të parë ky 
ndërgjegjësim do të duhej të bëhej brenda vet institucioneve fetare 

islame, sidomos te një pjesë e struktura më konservatore, e cila ishte 
pengesa kryesore në ndërgjegjësimin e saj. Duke e marrë parasysh 

ndikimin e madh që kishin në popull institucionet fetare dhe 
përfaqësuesit e tyre, Ferhat Draga tërë aktivitetin e tij do ta zhvillojë 

përmes Bashkësisë Fetare Islame, përkatësisht Mexhlisit të Ulemasë 
së Shkupit, kjo me të vetmin qëllim që ky institucion shpirtëror e 

shumë i rëndësishëm për gjithë popullatën myslimane të Maqedo−
nisë të frymojë shqip.   

Pikëpamje të ngjashme me Ferhat Dragën në këtë drejtim kishin 
edhe figurat e tjera patriotike shqiptare, që kishin për qëllim inkua−

drimin e tyre në kuadër të institucioneve fetare me synim vetëdije−
simin kombëtar të tyre. Sipas një dokumenti të nxjerrë nga Arkivi i 

Jugosllavisë të datës 20 tetor 1924, thuhet se në Prishtinë ekziston 
një klub mysliman shqiptar, i cili kishte kontakte të ngushta me 

strukturat e Komitetit të Kosovës në Shqipëri dhe i njëjti bënte 
propagandë në favor të Shqipërisë.148 Ky aktivitet, sipas dokumentit 

në fjalë bëhej me dijen dhe pëlqimin e Ferhat Dragës, kryetarit të 
Xhemijetit. Ndër të tjera në dokument përmendet edhe fakti se me 
propozim të Nazim Gafurit deputet i Xhemijetit në parlamentin 

jugosllav dhe në koordinim me Komitetin e Kosovës, si myfti i 
Prishtinës, në vend të Mehmet efendiut, duhej të emërohet Rexhep 

bej Mitrovica, ndërsa myftiu i deriatëhershëm i Prishtinës, Mehmet 

                                                            
148Arkivi i Jugosllavisë, Ministria e Punëve të Jashtme(MPJ), fondi 334, fashikulli nr. 
6, numri i njësisë 21.  



 
 ISAMEDIN AZIZI 

 
150 

efendiu, i cili sipas dokumentit në fjalë, po ashtu kishte kontakte të 

afërta me anëtarët e Komitetit të Kosovës, duhej të kalonte në 
myftininë e Beogradit.149 Nga ky dokument shihet qartë se figurat e 

rëndësishme politike të Komitetit të Kosovës, në bashkëpunim me 
rrymën shqiptare të Xhemijetit, kishin prirje që në institucionet 

fetare, qoftë në Maqedoni qoftë në Kosovë, të emërohen udhë−
heqës që para se gjithash të kenë taban kombëtar. Se synimi i pa−

triotëve shqiptarë ishte i tillë, për këtë na flet edhe fakti se Rexhep 
Mitrovica, si njëri ndër nënshkruesit e Deklaratës së Pavarësisë së 

Shqipërisë, e më vonë edhe kryeministër i saj, gjatë kohës sa jetoi 
në Shkup, sipas biografisë së tij, na del se ndonëse nuk kishte të 

kryer ndonjë shkollë të lartë fetare (studimet e larta i kishte vazh−
duar në Paris), për shkak të autoritetit të lartë që gëzonte në popull, 

emërimi i tij në krye të myftinisë së Prishtinës do të kishte ndikim 
të madh në pengimin e shpërnguljeve të shqiptarëve që ndodhnin 

në këtë kohë. 

Synimi i figurave politike shqiptare që në krye të institucioneve 

fetare të vendosen njerëz që, pos ndjenjave fetare të ushqejnë edhe 
ndjenja kombëtare shqiptare, do t’i shqetësojë tejmase qeveritarët e 

Beogradit. Përndjekja dhe burgosja e këtyre figurave në këtë nuk 
kohë ishte e rastësishme. Beogradi gjithmonë tentonte që ta pen−

gonte inkuadrimin në krye të institucioneve fetare të personave të 
dëshmuar, pos në rrafshin fetar, ashtu edhe në atë kombëtar. Ai 
shumë më tepër preferonte që në krye të këtyre institucioneve të 

qëndrojnë njerëz që do ta ushqejnë popullatën myslimane me 
ndjenja fetare e turke.  

Tendenca e ekzistimit të rrymave të ndryshme në kuadër të institu−
cioneve fetare, sidomos në Maqedoni, do të vazhdojë edhe pas 
                                                            
149Po aty. 



 
KONFLIKTE RRYMASH NË JETËN FETARE E POLITIKE… 
 

151

përfundimit të Luftës II Botërore, por tash edhe me përkrahjen e 

segmenteve të caktuara shtetërore. 

Demonstrimi i politikës diskriminuese ndaj shqiptarëve pas Luftës II 

në Maqedoni ishte i madh, sidomos në Shkup. Në konstituimin e 
Këshillit Ekzekutiv të qytetit të Shkupit, nga 17 anëtarët e propo−

zuar nga Komiteti Qendror i PKM−së, 10 ishin maqedonas, 5 turq, 
1 vlleh, 1 rom dhe asnjë shqiptar.150 Në po të njëjtën kohë në 

Shkup ishin hapur 10 shkolla maqedonase, 2 turke dhe vetëm 1 
shqipe.151 Kjo situatë e pavolitshme e popullatës shqiptare, e 

përcjellë me fërkime të pandërprera dhe me përplasje të haptë 
shqiptaro−turke, të ndihmuara nga pushteti për të krijuar para−

kushte për dominimin e elementit proturk, posaçërisht në Shkup, 
detyroi që edhe ata pak intelektual komunistë që ishin në pushtet të 

reagojnë ndaj këtyre padrejtësive. Ndër personalitetet e pushtetit 
komunist që gëzonte autoritet në mesin e  popullatën shqiptare të 

Maqedonisë ishte Nexhat Agolli.  

Me 16 shkurt të vitit 1948, me pjesëmarrjen e krerëve më të lartë 

fetarë myslimanë dhe personaliteteve të larta politike shtetërore 
komuniste, në Shkup mbahet mbledhja e këshillit të Organizatës 

Islame në Maqedoni. Figura kryesore në këtë organizim ishte ajo e 
Nexhat Agollit.152 Pas shumë debateve të ashpra të zhvilluara në 

mbledhje ndërmjet rrymës proshqiptare dhe asaj proturke, të 
përkrahur edhe nga pushteti, aty dominuan përfaqësuesit shqiptarë, 
si ata fetarë, ashtu edhe ata politikë. Në organet e organizatës islame 

u zgjodhën: Nexhat Agolli – kryetar i Këshillit të Përgjithshëm 

                                                            
150Државен Архив на Република Македонија (ДАРМ), фонд, 427.43/22-50. 
151QerimLita, Naçërtanie, K. Cërvenkovski dhe identiteti shqiptar në Maqedoni, vëll. 
1, Shkup, 2007, 29. 
152Mani Nesimi, NexhatAgolli, Atdhetar i harruar, Tetovë, 2012, 90. 



ISAMEDIN AZIZI 152 

Mysliman, Osman Miftari dhe Esad Doko si sekretar.153 Shikuar nga 

shumë aspekte, mund të thuhet se në këtë kohë ishte e qartë se 
qeverisja në këtë bashkësi fetare nga duart e imamëve, që në rend të 

parë betoheshin në përkatësinë fetare, ngadalë po kalonte në duart e 
shqiptarëve. Ndoshta, angazhimi i Agollit edhe në jetën fetare në 

Maqedoni ishte ndër faktorët që kanë ndikuar në përshpejtimin e 
eliminimit të tij fizik në vitin 1949.  

Ndër dokumentet kryesore të miratuara në këtë mbledhje ishte 
edhe “Rezoluta për heqjen e ferexhesë”, përdorimi i së cilës më 

vonë do të ndalohet edhe me ligj.154 

153Po aty. 
154Po aty. 



153

ZEQIRIJA IBRAHIMI 
Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore  
të Shqiptarëve – Shkup  

SHTRESAT IDENTITARE TË SHQIPTARËVE 
MYSLIMANË NË MAQEDONI 

Shqiptarët janë një komb që jeton në Gadishullin Ballkanit në disa 

shtete, por edhe në shumë vende europiane, në kontinentin ameri−
kan dhe në Australinë e largët. Duke qenë një komb kaq i 

shpërndarë, detyrimisht që kushtet në të cilat jetojnë kanë ndikuar 
që, përveç gjërave të përbashkëta që i kanë si komb, siç janë gjuha, 

flamuri, folklori, traditat, ata kanë ndërtuar edhe ideale dhe tipare të 
tjera, që janë bërë tipike për komunitetin shqiptar në vendin 

përkatës. Një fragment të kësaj shqiptarie e kemi të vendosur edhe 
në Maqedoninë e Veriut, ku së paku 25% jetojnë shqiptarë. Dhe, 

kur shtrohet tema e përfshirjes së shqiptarëve të Maqedonisë ose e 
historisë së kësaj pjese shqiptare në trungun e përbashkët kombëtar, 

na dalin edhe probleme, të cilat do të mundohemi t’i elaborojmë në 
këtë kumtesë dhe për të cilat do të prodhojmë të krijojmë zgjidhje. 

Përkufizime të përgjithshme nacionalizmin  

Gjëja e parë që duhet përkufizuar në këtë pikë është se çfarë është 
kombi: a është përkatësi gjenetike, kulturore apo politike? Dhe, 

mendimi më i pranuar shkencor është se kombet nuk janë identite−
te gjenetike, porse janë identitete politike dhe kulturore. Sado që 

Benedict Anderson−i konsideron se kombi është “një komunitet 



ZEQIRIJA IBRAHIMI 154 

politik i imagjinuar”155, që krijohet, pra, për qëllime të ndryshme, si 

politike, ekonomike, religjioze, kulturore etj., nuk mund të mos e 
pranojmë faktin se kjo botë tashmë funksionon si e tillë dhe do të 

ishte tejet postmoderne që të kontestohet nevoja për ekzistimin e 
kombeve. Madje, sipas studiuesit të njohur të nacionalizmit, Ernes 

Gellner: “Nacionalizmi nuk është shenjë e zgjimit të vetëdijes së 
kombeve: ai i shpik kombet aty ku nuk ekzistojnë”156. Kjo i bie se 

kombet nuk është se janë të krijuara, porse janë faktorë të tjerë që 
mundësojnë krijimin e tyre. Dhe, faktorët e tillë mund të jenë, mes 

tjerash, kultura, shteti ose gjuha.  

Megjithatë, ajo që duhet të shpjegohet kur flasim për nacionalizmin 

si parim politik është se ai është i lidhur gjithnjë për modernite−
tin157. Zaten, moderniteti e shpiku nacionalizmin, kjo falë lëvizjeve 

mendimore e filozofike në Europën Perëndimore, si iluminizmi e 
racionalizmi. E theksojmë këtë, sepse kombet që nuk e kanë përje−

tuar plotësisht modernitetin, e kanë vështirë ta ndërtojnë edhe na−
cionalizmin.  

Sidoqoftë, në teorinë mbi nacionalizmin janë dhënë shumë men−
dime, por të gjitha ato mund të sintetizohen në përkufizimin se: 

“Nacionalizmi në thelb është një parim, sipas të cilit njësia politike 
dhe njësia kombëtare duhet të përputhen.”158 Kështu gjykon edhe 

Gellner−i, i cili thotë se: “... problemi i nacionalizmit shfaqet në një 
botë ku shtetet merren si të mirëqena ose kërkohen...”159 

155 Benedict Anderson, Komunitete imagjinare, dy Lindje & dy Perëndime, Tiranë, 
2013, fq. 19. 
156 Po aty.  
157 Shih: Ernest Gellner, Nacionalizmi, botimet IDK, Tiranë, pa vit botimi, fq. 24. 
158 Erik Hobsmaum, Kombet dhe nacionalizmi që nga 1780, Toena, Tiranë, 2012, f. 21 
dhe Ernest Gellner, Nacionalizmi, botimet IDK, Tiranë, pa vit botimi, fq. 61 
159 Ernest Gellner, Nacionalizmi…, fq. 17 



 
SHTRESAT IDENTITARE TË SHQIPTARËVE MYSLIMANË… 
 

155

Ajo që e ngjesh nacionalizmin është domosdo një element i 

përbashkët që e mban të lidhur komunitetin. Sipas Grenfeld−it, 
nacionalizmi i mbërthen tri lloje dukurish: 1) identitetin kombëtar 

dhe vetëdijen kombëtare; 2) ideologjinë artikuluar dhe 3) dukuritë 
ksenofobike të patriotizmit kombëtar.160 Ky shpjegim bëhet i 

rëndësishëm edhe për interpretimin e nacionalizmit shqiptar si ideo−
logji (shqiptaria ose shqiptarizma), në emrin e së cilës ndërtohen mite, 

krijohen figura dhe dënohen të tjerë si renegatë të kombit, duke 
pretenduar shpesh edhe në shenjtërinë e ideologjisë së tillë.  

Duke shpjeguar më tej se si ndërtohet nacionalizmi do t’i refero−
hemi përsëri Gellner−it, për të cilin ky element ngjizës është kul−

tura: “Nacionalizmi është një parim politik, sipas të cilit ngjashmë−
ria kulturore përbën vjegën themelore në shoqëri”,161 që nënkupton 

se kultura e përbashkët është një ind lidhor i ndërtimit të identitetit 
të përbashkët, që pastaj rindërtohet në parim politik, siç është na−

cionalizmi.  

Ndërkaq, sipas autores kroate Snježana Kordić, “Në kuptimin mo−
dern kombi nuk mund të ekzistojë pa kuptimin e identitetit të 
përbashkët, ndërsa që njerëzit të ndajnë identitet të përbashkët pat−
jetër duhet të garantohet një nivel minimal i komunikimit ndërmjet 
tyre”.162 Ajo, pra, e rreh telin se komunikimi, në interpretimin tonë 
– gjuha, është ajo që i ndërton komunitetet me identitete të 

përbashkëta. Dhe, ky përkufizim është veçmas i rëndësishëm për 
interpretimin e nacionalizmit shqiptar, i cili elementin më të fu−
qishëm ndërlidhës e ka pikërisht gjuhën.  

                                                            
160 Cituar sipas:Zagorka Golubović, Unë dhe tjetri, Logos-A, Shkup, 2019, fq. 141 
161 Po aty, fq. 14 
162 Snježana Kordić, Jezik i nacionalizam, Durieux, Zagreb, 2010, fq. 183.  



ZEQIRIJA IBRAHIMI 156 

Nëse do ta bënim një sintezë të këtyre shpjegimeve, do të thoshim 

se nacionalizmit i duhet një ideologji e përbashkët, një emocion (si 
patriotizmi), një kulturë e përbashkët ose një gjuhë e përbashkët. 

Megjithatë, këto janë mjetet e ndërtimit të nacionalizmit, sepse 
synimi i tij është parimi politik i përputhjes së komunitetit të 

përbashkët etnik me njësinë e përbashkët politike. Pra, “të gjithë 
bashkëkombësit e mi në një shtet”.  

Nacionalizmi shqiptar 

Pasi që kemi bërë një përkufizim të përgjithshëm për nacionaliz−
min, kur këtë e vështrojmë në kontekstin shqiptar, para së gjithash 

duhet të themi se nacionalizmi shqiptar u shfaq në kushtet e 
bashkëjetesës së shqiptarëve me Perandorinë Osmane. Madje, etërit 

e nacionalizmit shqiptar, si Sami Frashëri e Pashko Vasa, ishin 
njëherazi ndihmues dhe kontribuues të mëdhenj edhe për shtetin 

osman, njëri si shkencëtar e tjetri si politikan. Kjo është e 
rëndësishme që të kuptohet se në çfarë kushtesh lindi nacionalizmi 
shqiptar.  

Dhe, derisa Pashko Vasa (në veprën “La verite sur l’Albanie” / “E 
vërteta mbi shqiptarët”) mendon se shqiptarët duhet ta kenë një 

autonomi në kuadër të Perandorisë, ndërsa Sami Frashëri thotë se: 
“Qëllim’ i vetëm i shqiptarëve është të ruajnë Shqipërinë të mos 
copëtohetë prej të huajve, të mbajnë gjuhën’ e kombërin’ e tyre, 
t’u rrinë kundreq entrigave t’armikëvet të tyre e të ndalojnë të 
përhapurit’ e gjuhëvet e të mendimeve të greqet e te shqehet, të 
cilatë po i rëmojnë themeletë e po i nxjerinë rënjët Shqipërisë e 
shiptarërisë”163, ideja për shtet të pavarur vjen më vonë, kur më u 

163 Sami  Frashëri, Shqipëria ç’ka qenë, ç’është e ç’do të bëhetë, Logos A, Shkup, 
2004, f. 93. 



 
SHTRESAT IDENTITARE TË SHQIPTARËVE MYSLIMANË… 
 

157

pa se Perandoria nuk kthehej më në fuqinë e saj. Është kjo koha e 

Rilindjes Kombëtare Shqiptare, që duke vepruar në kohën e ro−
mantizmit europian, e krijoi mitin e Skënderbeut si burim i lirisë 

shqiptare dhe luftëtarit kundër Perandorisë Osmane, pastaj në këtë 
kohë iu dha rëndësi gjuhës, folklorit, librit shqip dhe shkollës shqi−

pe, duke mundësuar kështu një vijë të nacionalizmit shqiptar, që do 
të kërkonte përputhjen e kufijve etnikë me ata gjeografikë (kjo 

ishte kërkesë që nga Lidhja e Prizrenit, sado që kërkesa fillestare 
ishte për autonomi). E duke kujtuar, pra, se nacionalizmi i projek−

tuar shqiptar në fillet e tij synonte që ta ndërtojë nacionalizmin 
shqiptar “një komb – një shtet”, pas më shumë se një shekulli 

mund të konstatojmë se edhe Republika e Kosovës, edhe Republi−
ka e Shqipërisë janë projekte antinacionaliste,164 sepse ato nuk janë 

ndërtuar mbi parimin e përfshirjes së gjithë kombit në një shtet të 
përbashkët. Kjo, në një mënyrë, ua pamundëson atyre të preten−

dojnë t’i vendosin standardet e nacionalizmit shqiptar. 

Në këtë kuptim është shumë e rëndësishme të përkufizohet se çfarë 

është për shqiptarët kërthiza e kombit (Gellner), sepse kjo do të 
duhej ta përkufizonte edhe nacionalizmin shqiptar. (Këtu me ter−

min kërthizë nënkuptohet se prej ku buron fryma e nacionalizmit 
përkatës, çfarë e ushqen atë. Për këtë Gellner−i thotë: “Disa kombe 
kanë kërthizë disa e krijojnë kërthizën, disa ua kanë hedhur 
përsipër”).165 E kur e kërkojmë kërthizën e kombit shqiptar, na del 
se ajo mund të jetë kultura shqiptare dhe gjuha shqipe. Prandaj në 

jo pak raste shqiptarët llogariten si komb gjuhësor. Natyrisht edhe 
gjuha shqipe, në kuptim të të folmeve shqipe, nuk është homogje−

ne, porse shfaq prirje që e bëjnë të dallueshme nga pika në pikë, 

                                                            
164 Për këtë shih më gjerësisht: Milazim Krasniqi, Nacionalizmi shqiptar, Logos-A, 
Shkup, 2014 
165 Ernest Gellner, Nacionalizmi…, fq. 124 



ZEQIRIJA IBRAHIMI 158 

megjithatë, alfabeti i njëjtë dhe shkrimi i gjuhës së njëjtë standarde 

nga të gjithë shqiptarët, na e jep identitetin unik të kombit tonë.  

Një problem tjetër i nacionalizmit shqiptar është se ai erdhi si mo−

del i parimit politik europian, por shqiptarët nuk është se e përje−
tuan modernitetin edhe si lëvizje europiane mendimore, filozofike, 

artistike etj. Arsyet i dimë tashmë, por mungesa e modernitetit bëri 
që edhe nacionalizmi tipik europian të mos mund të gjejë shtrat të 

mirë në mjedisin shqiptar. Këtë e konstaton edhe Gellner−i: “... 
edhe nacionalizmat e tjerë ballkanas mund të vështrohen si proble−
matikë për teorinë tonë, po të kemi parasysh prapambetjen e Ball−
kanit ndaj standardeve të industrializimit dhe të modernitetit”166. 

Sipas tij, një grup etnik që nuk e kalon industrializimin, rrjed−
himisht modernitetin, vështirë e ka ta përkapë nacionalizmin.  

Një kontribut për ndërtimin e nacionalizmit shqiptar s’do mend se 
dhanë grupet protestante ndër shqiptarët, ndërsa e dimë mirëfilli se 

protestantizmi ishte shtylla kryesore e prodhimit të nacionalizmit në 
Europë167, sepse ishte beteja për afirmimin e gjuhëve etnike. Te 

shqiptarët protestantizmi u shfaq me familjen protestante Qiriazi në 
Manastir, e cila ishte ndër shtytëset kryesore edhe për alfabetin unik 

shqip dhe për botimet në gjuhën shqipe.  

Prandaj, kur i shohim të gjitha kriteret e prodhimit të nacionalizmit 

europian dhe ato i përballim me nacionalizmin shqiptar, na rezulton 
se më shumë se parim politik “një komb – një shtet”, nacionalizmi 
shqiptar mbeti një ideologji për afirmimin e kulturës etnike e të 

historisë etnike shqiptare, të cilën pushtetet e ndryshme shpesh edhe 
e kanë uzurpuar për interesa të caktuara politike, duke e interpre−

tuar sipas nevojave të qarqeve të caktuara politike. E, duke qenë një 

166 Ernest Gellner, Nacionalizmi…, fq. 57 
167 Po aty, fq. 96 



 
SHTRESAT IDENTITARE TË SHQIPTARËVE MYSLIMANË… 
 

159

komb i ndarë në disa shtete, edhe ideologjia e mbajtjes gjallë të 

nacionalizmit ka vepruar ndryshëm në areale të caktuara shqiptare. 
Kështu, derisa në Shqipërinë komuniste ideal i kombit shqiptar ishte 

marksizëm−leninizmi, ndërsa në Jugosllavi – enverizmi dhe titizmi, 
ndërsa në mërgatë mbeti gjallë një nacionalizëm rilindës, pas rënies 

së komunizmit idealet e Shqipërisë u bënë “integrimi europian”, 
idealet e Kosovës u bënë pavarësia dhe shteti i ri i Kosovës, ndërsa 

për shqiptarët e Maqedonisë ideal u bë barazia kombëtare.168 Kjo e 
ka shtruar çështjen se a është nacionalizmi shqiptar homogjen dhe 

cilat janë standardet e nacionalizmit shqiptar.  

Shikuar kështu, mund të konstatojmë se nacionalizmi shqiptar është 

tjetërsuar, ndërsa ka mbetur gjallë ideologjia e shqiptarisë, që më 
shumë priret për të mbrojtur figura e ngjarje të historisë shqiptare 

sesa që është ideologji nacionaliste “një komb – një shtet”. Kjo 
gjendje heterogjene ka bërë që shqiptarët të shikohen mes vete për 

nga dallimet dhe jo për nga ngjashmëritë. Në këtë mënyrë, për një 
shqiptar të Shqipërisë, shqiptari i Kosovës është shumë nacionalist 
dhe mbase, provincial, ndërsa shqiptari i Maqedonisë i paqytetëruar 
mjaftueshëm, konservator dhe shumë religjioz. Në anën tjetër, për 

shqiptarin e Kosovës, shqiptari i Shqipërisë është gati i asimiluar dhe 
pa ndjenja kombëtare, ndërsa shqiptari i Maqedonisë i përvuajtur 
dhe religjioz. E, shikuar nga këndi i shqiptarit të Maqedonisë, 
shqiptari i Shqipërisë është një shqiptar që ka lëvizur shumë nga 
strumbullari shqiptar i Rilindjes Kombëtare Shqiptare, ndërsa 

shqiptari i Kosovës është pak si shumë enverist dhe herë−herë edhe 
titist, por gjithsesi më afër identitetit të projektuar shqiptar sipas 

këtij këndvështrimi. Pavarësisht se cila është e vërteta e këtyre 

                                                            
168 Një artikull në këtë temë, që pat zgjuar shumë debat është ai i Ben Blushit: 
https://gruppostudentescoalbanesemilosao.wordpress.com/2012/12/04/tri-format-e-
nacionalizmit-shqiptar/ (marrë më 02.09.2019) 



ZEQIRIJA IBRAHIMI 160 

konstatimeve dhe pavarësisht se ato mund të jenë fragmentare, ste−

reotipa dhe jo përgjithësime, nuk mund të mohohet fakti se shqip−
tarët e Maqedonisë ndjehen inferiorë karshi shqiptarëve të tjerë, 

sepse e kanë vështirë që figurat dhe ngjarjet e historisë së tyre t’i 
integrojnë në historinë e përbashkët shqiptare.  

Identiteti shqiptar në Maqedoni   

Meqë shqiptarët e Maqedonisë deri vonë kanë pasur probleme ele−
mentare të ekzistencës, ndërsa shkollat shqipe, të mesme dhe uni−

versitare, kanë qenë përpjekje të stërmundimshme, ata gjithnjë janë 
vetëperceptuar si periferi shqiptare, qoftë e Kosovës ose e Shqipë−

risë. Ose, më saktë, shqiptarët e Strugës, Kërçovës dhe Dibrës janë 
parë në pasqyrën e Shqipërisë, ndërsa ata të Gostivarit, Tetovës, 

Shkupit e Kumanovës janë shikuar në pasqyrën e Kosovës. Prandaj, 
sot kur duhet të vlerësohet shqiptaria e shqiptarëve në Maqedoni, 

synohet të prodhohen ngjarje e figura të historisë që do të pranohen 
edhe në Shqipëri e Kosovë dhe të përmenden në heshtje ose mos të 
përmenden fare ngjarje e figura që mund të mos jenë të pëlqyera a 

të përshtatshme nga Tirana ose Prishtina Një element i tillë është, 
fjala bie, organizata politike “Xhemijeti”, e cila në Tiranë gati se 

nuk njihet fare, ndërsa në Prishtinë shpesh trajtohet si organizatë 
fetare dhe turkofile, edhe pse faktet flasin se atë e kanë krijuar pa−

triotët më të mirë të kohës (familja Draga) dhe ajo ka pasur për 
synim mbrojtjen e popullatës shqiptare (por, edhe myslimane) në 

Mbretërinë e Serbëve, Kroatëve dhe Sllovenëve. Ose, kur flitet për 
shkollat, shqiptarët e Maqedonisë mund të ndjehen keq që, në 

mungesë të shkollave publike, shkollat e vetme ishin mejtepet e 
hoxhallarëve nëpër xhami, ndërsa qarqet laike e shekullariste mund 

ta marrin këtë si hendikep.  



 
SHTRESAT IDENTITARE TË SHQIPTARËVE MYSLIMANË… 
 

161

Kjo gjendje na ka detyruar që të mundohemi të gjejmë një kornizë 

që e akomodon identitetin shqiptar të Maqedonisë në kuadër të 
identitetit të përgjithshëm shqiptar. Pasi që tashmë kemi konstatuar 

se nacionalizmi politik shqiptar gati se ka dështuar plotësisht, na bie 
të themi se – ashtu si në kohën e komunizmit, kur nacionalizmi 

vihej në shërbim të ideologjisë – edhe sot nacionalizmi shqiptar 
shihet me optikën e shekullarizmit europian dhe kjo bën që shqip−

tarët e Maqedonisë të duken mbase si shqiptarë të paevoluar. 
Përveçse përçmim, kjo është edhe një qasje e gabuar, sepse pikërisht 

kjo mënyrë e organizimit të shqiptarëve në Maqedoni e ka shpëtuar 
identitetin kombëtar të shqiptarëve këtu për ta nxjerrë në shekullin 

tonë. Duke qenë të izoluar dhe me identitet të theksuar fetar, 
shqiptarët në Maqedoni gati se 100% nuk kanë pranuar të martohen 

me maqedonas/e dhe kjo i ka mbrojtur nga asimilimi etnik. Tjetër: 
duke qenë të izoluar dhe konservatorë, i kanë ruajtur me xhelozi 

traditat shqiptare, folklorin shqiptar, këngët, vallet dhe veshjet 
shqiptare. Më tej: shqiptarët myslimanë në Maqedoni te sllavët ma−

qedonas kanë parë tjetrin, me të cilin e kanë dalluar veten dhe e 
kanë vetëperceptuar si një qenie tjetër politike e kulturore169. Hox−

hallarët, po ashtu, ishin aktivë edhe në organizatën politike 
“Xhemijeti”, si dhe më vonë, në Luftën e Dytë Botërore, në Or−

ganizatën Nacional−Demokratike Shqiptare dhe një numër i madh 
i tyre e paguan me jetë ose me burg qëndrimin e tillë politik. 

Kështu identiteti islam i shqiptarëve të Maqedonisë ka qenë mbu−

roja e mbrojtjes së shqiptarisë këtu. (Kjo nuk do të thotë se Islami 

                                                            
169 Derisa shqiptarët e Maqedonisë nuk shënojnë gati asnjë martesë të përzier 
shqiptaro-maqedonase për më shumë se 70 vjet, që mund ta hapte rrugën për asimilim, 
janë dhjetëra raste kur vajza shqiptare të Shqipërisë, madje jo vetëm të krishtera, por 
edhe me origjinë muslimane, martohen për maqedonas ose serbë, gjë që përbën 
“skandal” në perceptimin e një shqiptari të Maqedonisë.  



ZEQIRIJA IBRAHIMI 162 

është fe që e mbron identitetin kombëtar, sepse shqiptarët ne Turqi 

janë asimiluar pikërisht për shkak të fesë së njëjtë, por në kontekst 
të Maqedonisë përkatësia islame e shpëtoi identitetin shqiptar). Po 

kujtojmë këtu se shqiptarët ortodoksë dhe ata katolikë në Maqedo−
ni për gjysmë shekulli u tretën gati 100% pikërisht për shkak të 

përkatësisë fetare të krishterë. Andaj, kur e shohim kështu, në vend 
që shqiptarët e tjerë ta vlerësojnë elementin që i ka mbrojtur shqip−

tarët e Maqedonisë nga asimilimi, janë bajate vërejtjet me përçmim 
për identitetin e theksuar islam të shqiptarëve në Maqedoni. Kjo na 

shpie në konstatimin se perceptimi i nacionalizmit shqiptar në 
kushte të Maqedonisë nuk është i njëjtë siç ka qenë në Shqipëri. 

Nëse gjykojmë në kriterin gjuhësor ose në kriterin e Rilindjes 
Kombëtare Shqiptare, edhe plot figura të tjera shqiptare nuk janë 

kombëtare, por ato janë akomoduar brenda identitetin tonë 
kombëtar. Fjala bie, Nëna Terezë është murgeshë katolike dhe ajo 

u bë e famshme si misionare e Krishterimit dhe jo si shqiptare, por 
ajo sot pranohet gjerësisht nga shqiptarët dhe, madje, plot institu−

cione arsimore, shëndetësore etj. e mbajnë emrin e saj dhe kjo nuk 
paraqet problem për shumicën myslimane shqiptare. Për këtë arsye, 

edhe veprimtarinë publike të ulemasë shqiptare duhet ta shohim në 
kontekst të përfitimeve që i ka pasur ose i ka sot populli shqiptar. 

Kështu në kohën e shpërnguljeve të dhunshme të shqiptarëve nga 
këto troje, një hoxhë shqiptar i Shkupit, Ataullah ef, Kurtishi – me 
origjinë nga f. Studeniçan i Shkupit – lëshon një verdikt fetar (fetfa) 

se “Kush shkon në Turqi, është qafir (renegat).”. Në interpretimin 
fetar kjo është e padrejtë, sepse Islami askund nuk e përcakton se 

emigrimi në ndonjë vend të nxjerrë nga feja, por në kontekst të 
kushteve politike në të cilat jetonin shqiptarët në Maqedoni (atë−

botë në Mbretërinë SKS) vetëm një “fetfa” e tillë ishte mundësi që 
të pengohet shpërngulja. Dhe, bindja e popullsisë ndaj kësaj fetfaje 



 
SHTRESAT IDENTITARE TË SHQIPTARËVE MYSLIMANË… 
 

163

ishte në përmasa të çuditshme. Njëherë një shqiptar mysliman e 

pyet një hoxhë në Shkup se “meqë është haram të shkohet në 
Turqi, a bën të shkohet në haxhillëk me avion, sepse avioni kalon 
mbi Turqi?”. Kjo e shpjegon më së miri ndikimin e madh që e 
kanë pasur hoxhallarët për ta mbrojtur gjeografinë tonë etnike. 

Madje, po të ishim krejt të sinqertë, do të duhej ta pranojmë se në 
kohën kur fetfatë e hoxhallarëve e bënin punën e tyre, shqiptarët 

nuk u shpërngulën nga këto troje, ndërsa sot kur autoritete nuk 
janë më hoxhallarët, gjeografia shqiptare gati se po zbrazet tmerrë−

sisht dhe tërësisht.  

E shikuar në këtë drejtim, kur te shqiptarët e Maqedonisë nuk 

kishte shkolla ose ato ishin shumë të kufizuara, pikërisht medresetë, 
mejtepet dhe xhamitë kanë qenë mjedisi që e ka konservuar identi−

tetin shqiptar dhe e ka mbrojtur nga asimilimi dhe nga shpërngulja. 
Madje, edhe kur dikush merr guximin të flasë se në xhami e në 

medrese është mësuar vetëm për fe, nuk duhet të harrojë se ajo fe 
dhe ai moral u ka shërbyer pikërisht idealeve të mbrojtjes së identi−

tetit shqiptar këtu. Ndoshta qarqet e majta dhe ato laike të sotme, 
për arsye subjektive, nuk duan t’ia njohin këtë meritë xhamisë dhe 

mejtepeve, por e vërteta e palëkundur është se pikërisht nëpër ato 
institucione u mbrujt identiteti jonë etnik dhe nuk u lejua të tjetër−

sohej. Ta mbash popullatën në këto treva, duke e mbrojtur gjeo−
grafinë shqiptare dhe ta pengosh asimilimin dhe ideologjizimin 
asimilues, kjo në kushte të imponimit agresiv të shpërnguljes dhe 

asimilimit të dhunshëm, ky është akti më i lartë patriotik në pjesën 
e dytë të shekullit XX në këtë vend.  



ZEQIRIJA IBRAHIMI 164 

Përfundim 

Kur problemin e shohim në të gjitha këto dimensione, duhet të 

konstatojmë se në mungesë të një nacionalizmi shqiptar, kemi një 
ideologji shqiptare heterogjene, e cila nuk mund të flasë me vlera 

absolute për identitetin shqiptar.  

E kur e kemi shpjeguar se si ka funksionuar dhe si funksionon sot 

shqiptaria në Maqedoni, kjo do të duhej të ishte leksion për qarqet 
e shqiptarizmës se si ta integrojnë edhe këtë identitet shqiptar në 

identitetin e përgjithshëm kombëtar: ku t’ia gjejnë vendin Ataullah 
ef. Kurtishit, medresesë “Medah”, Fetah Efendi Raufit, Shaban 

Efendiut, Xhemal Efendiut etj.? Sigurisht që ata nuk kanë qenë 
shqiptarë të tipit të Fishtës, të Nolit ose të Molla Vehbi Dibrës, por 

ata janë shqiptarë të tipit të shqiptarisë së zhvilluar në kushtet poli−
tike, ekonomike, arsimore e kulturore të shqiptarëve në Maqedo−

ninë e sotme dhe detyra jonë nuk është që t’i gjykojmë ata sipas 
kritereve të sotme të interpretimit të shqiptarisë, por duhet t’i 
vlerësojmë për atë kontribut që e kanë dhënë në kohën e tyre në të 

mirë të popullatës shqiptare në këto treva. 

Nuk është fare hendikep të pranohet se identiteti jonë është hete−

rogjen dhe se për arsye politike etj. ka shfaqur edhe prirje të këtilla, 
të cilat megjithatë kanë rezultuar në mbrojtje të gjeografisë etnike 

shqiptare dhe të popullatës shqiptare në këto troje. Dhe, nëse ne 
jemi gardianë të shqiptarisë si gjeografi, si kulturë dhe si gjuhë, këta 

njerëz ia kanë dalë, pavarësisht se me rrugë tjetër, ta realizojnë këtë 
mision dhe ne do të duhet të jemi falënderues për këtë.  

Në fund do të duhet të konkludojmë se është shumë antishqiptare 
të pranohet se ne kemi krizë të identitetit, sepse ashtu do të pra−

nojmë se kemi rrënim të harmonisë të elementeve formësuese të 



 
SHTRESAT IDENTITARE TË SHQIPTARËVE MYSLIMANË… 
 

165

strukturës së përbashkët, gjë që do ta cenonte vazhdimësinë e kup−

timit dhe unitetin si baza të ndjesisë dhe përkatësisë në një tërësi. 
Ne të gjithë jemi shqiptarë, por secili në mënyrën e tij.  

Burimet: 

 Anderson Benedict, Komunitete imagjinare, dy Lindje & dy 
Perëndime, Tiranë, 2013 

 Frashëri Sami, Shqipëria ç’ka qenë, ç’është e ç’do të bëhetë, 

Logos A, Shkup, 2004 

 Gellner Ernest, Nacionalizmi, botimet IDK, Tiranë, pa vit bo−

timi 
 Golubović Zagorka, Unë dhe tjetri, Logos−A, Shkup, 2019 

 Hobsmaum Erik, Kombet dhe nacionalizmi që nga 1780, Toe−
na, Tiranë, 2012 

 Kordić Snježana, Jezik i nacionalizam, Durieux, Zagreb, 2010,  

 Krasniqi Milazim, Nacionalizmi shqiptar, Logos−A, Shkup, 

2014 
 https://gruppostudentescoalbanesemilosao.wordpress.com/201

2/12/04/tri−format−e−nacionalizmit−shqiptar/  

 

 

 



166 

QENAN ISMAILI 
Bashkësia Fetare Islame në Republikën e Maqedonisë  
së Veriut  

ROLI I XHAMISË NË MBROJTJEN  
E IDENTITETIT KOMBËTAR SHQIPTAR  

NË MAQEDONI 

Hyrje 

Zakonisht, kur përmendet xhamia, kjo Shtëpi e Zotit, na vjen 

ndërmend roli i saj parësor, vendi ku realizohet kushti dytë i Isla−
mit, namazi. Megjithatë, historikisht dhe aktualisht, xhamia ka pasur 

dhe ka shtrirje më të gjerë të përdorimit, në drejtim të shfrytëzimit 
të saj për punë e aktivitete të ndryshme në dobi të fesë dhe shoqë−

risë. Ashtu ishte në kohën e të Dërguarit të fundit të Allahut, 
Muhamedit [SalAllahu Alejhi ve Selem], kështu është edhe sot, në 

vende të ndryshme të botës. Xhamia këtë rol ka pasur edhe në tre−
vat tona, duke kontribuar në forma të ndryshme në mbrojtjen e 

identitetit tonë kombëtar dhe në ruajtjen e trungut të përkatësisë 
dhe traditave e vlerave tona pozitive shumëshekullore. 

Roli i xhamisë në kohën e të Dërguarit  
[SalAllahu Alejhi ve Selem] 

Në kuptimin më të ngushtë të fjalës, xhamia është vendi ku besim−
tarët muslimanë e adhurojnë Zotin dhe kryejnë ibadetin e namazit. 

Emri i saj vjen nga rrënja gjuhësore e fjalës “xhami”, e cila në 
gjuhën arabe quhet “mesxhid”, e që rrjedh nga fjala “sexhede” dhe 

e ka kuptimin e përkuljes ndaj Zotit, meqë sexhdeja, sipas hadithit 



 
ROLI I XHAMISË NË MBROJTJEN E IDENTITETIT KOMBËTAR… 
 

167

të Pejgamberit [SalAllahu Alejhi ve Selem], është veprimi në namaz 

ku njeriu është më afër Krijuesit të vet, Allahut të Lartësuar. Në 
këtë kuptim është edhe Fjala e Zotit Fuqiplotë në Kur’anin Fisnik: 

“(ajo dritë) Është në shtëpitë (xhamitë) që Allahu lejoi të ngrihen, e 
që në to përmendet Emri i Tij, t’i bëhet lutje Atij mëngjes e 
mbrëmje.”170 

Zaten, ky është edhe qëllimi kryesor i ndërtimit dhe ngritjes së 

xhamive mbi sipërfaqen e tokës, pra adhurimi dhe përmendja e 
Krijuesit Një e të Vetëm. Por, përveç kësaj, xhamitë, gjegjësisht 

mektebet e tyre, shkollat tradicionale të edukimit fetar, njihen za−
konisht edhe si vende ku mësuesit e fesë, mualimët, e mbajnë pro−

cesin e mësim−besimit islam. Po ashtu, xhamitë njihen edhe si 
vende ku realizohen aktivitete të ndryshme me frymë fetare. 

Përgjithësisht, brenda kësaj kornize të lartpërmendur, funksionojnë 
sot numri më i madh i xhamive, si në vendin tonë, në rajon, por 

edhe më gjerë kudo nëpër botë. 

Megjithatë, roli i vërtetë i xhamisë si institucion shkon përtej gjëra−

ve që i përmendëm më sipër dhe kjo dëshmohet edhe nga mënyra e 
përdorimit të saj në periudha të ndryshme historike, të largëta qofs−

hin ato, si për shembull nga periudha e artë pejgamberike, ose më 
të afërta, sikur mund ta shohim këtë brenda trungut tonë kombëtar. 

Në kohën e Resulullahut [SalAlahu Alejhi ve Selem], xhamia kishte 
rol shumëdimensional e të shumëfishtë, duke e konsideruar atë 
edhe si një qendër e rrezatimit mendor, shkencor e kulturor171. 

Dhe, kjo, jo vetëm për arsyen e mungesës së objekteve të caktuara 
për aktivitete përkatëse, të cilat sigurisht mund të ndërtoheshin pa 

ndonjë problem të madh, por, në rend të parë, sepse ishte dëshira e 

                                                            
170 (Kurani, Nur: 36) 
171 Mursi, M. Arti i edukimit të fëmijëve. Shkup, 2009, fq. 190 



QENAN ISMAILI168 

të Dërguarit të Zotit për t’ia dhënë këtë karakteristikë xhamisë, 

Shtëpisë së Zotit – përdorimin dhe shfrytëzimin e saj për nevoja e 
aktivitete nga më të ndryshmet. Kështu, për shembull, në kohën e 

tij xhamia e luajti rolin e kuvendit popullor, ku u miratua Kushte−
tuta e Medinës; rolin e institucionit edukativo−arsimor, ku u 

ngritën intelektualisht shumë breza dhe dolën në pah dijetarë të 
fushave të ndryshme; rolin e komandës ushtarake, ku u planifikuan 

ekspeditat dhe prej aty u udhëhoqën betejat e shumta; rolin e 
qendrës sociale, ku gjetën strehim dhe përkujdesje jetimët dhe 

shtresat e ndryshme nevojtare të shoqërisë etj.172 

Xhamia dhe identiteti ynë kombëtar 

Në trevat tona shqiptare, në kuptimin më të ngushtë dhe më të 

gjerë, gjatë historisë, xhamia, përveç rolit të saj parësor si vendfalje e 
adhurimi, ka luajtur rol të rëndësishëm e madhor edhe në ruajtjen e 

identitetit tonë fetar e kombëtar. Kjo veçanërisht vjen në shprehje 
në njëqindvjetëshin e fundit, kur lëvizje dhe ngjarje të caktuara 
politike e ushtarake bënë që identiteti ynë kombëtar e fetar të jetë 

në rrezik të vazhdueshëm prej pushtuesve të ndryshëm dhe rendeve 
të caktuara shtetërore. Ishte kjo periudha kur, në pjesën e parë të 

shekullit njëzet, synim i armiqve tanë ishte shfarosja dhe dëbimi ynë 
nga vatrat tona shekullore, ndërsa në pjesën e dytë të shekullit 

njëzet erdhi plani për asimilimin tonë dhe tjetërsimin identitar 
përmes formave perfide të një bashkëjetese të imponuar e të 

rrejshme, të veshur e të maskuar me petkun e vëllazërim−
bashkimit. 

Në këtë drejtim, në rrafsh mbarëkombëtar, qershori gjithmonë na e 
përkujton njërën nga ngjarjet më të rëndësishme historike të kom−

172 Halid, A. Gjurmëve të të Dashurit tonë. Shkup, 2018, fq. 235 



 
ROLI I XHAMISË NË MBROJTJEN E IDENTITETIT KOMBËTAR… 
 

169

bit tonë, Lidhjen Shqiptare të Prizrenit (1878), e cila e zgjoi dhe 

zhvilloi vetëdijen tonë kombëtare në të gjitha trojet shqiptare, në 
drejtim të mbrojtjes së qenësisë sonë nga zhdukja dhe organizimit 

për autonomi e pavarësi. Pavarësisht shtrembërimit dhe falsifikimit 
që i është bërë kësaj ngjarje nga historia komuniste, në rend të parë 

në lidhje me vendmbajtjen e saj, kinse në një godinë më të vogël se 
50 metra katrorë, e vërteta është se Kuvendi i Lidhjes së Prizrenit u 

mbajt në xhaminë Gazi Mehmet Pasha, e njohur si xhamia “Bajra−
kli”, ndërsa në krye të saj ishte Myderriz Ymer Prizreni, i shoqëruar 

nga shumë hoxhallarë, intelektualë dhe patriotë të tjerë173. 

Sa i përket rolit të xhamisë në mbrojtjen e identitetit shqiptar në 

vendin tonë, atë shkurtimisht do ta përmbledhim në disa pika e 
lëmi vetëm brenda shekullit të fundit. Fillimisht xhamia mund të 

shihet si mburojë e hoxhallarëve në pengimin e shpërnguljeve ma−
sive të shqiptarëve nga trojet tona në gjysmën e parë të shekullit 

njëzet, që erdhi si pasojë e dhunës dhe gjenocidit të ushtruar ser−
bosllav. Pasojat negative të një eksodi të tillë, në kuptimin e 

dëmtimit të identitetit tonë kombëtar e fetar përmes pastrimit të 
paramenduar etnik, i alarmuan dhe aktivizuan strukturat fetare isla−

me, që nga mihrabi e minberi ta pengojnë largimin e njerëzve dhe 
braktisjen e vendlindjes, kjo përmes këshillave dhe ligjërimeve që si 

udhërrëfyes i kishin fjalët e të Dërguarit të Zotit, Muhamedit [Sa−
lAllahu Alejhi ve Selem]: “Nuk ka migrim (hixhret) pas çlirimit të 
Mekës, por ka xhihad, mobilizim dhe vendosje”174. 

Po ashtu, roli madh i xhamisë në ruajtjen e identitetit tonë kombë−
tar artikulohet edhe përmes hutbeve të rregullta javore dhe derseve 

                                                            
173Gazeta IMPAKT. Historianët: “Kuvendi i Lidhjes së Prizrenit u mbajt në xhaminë 
“Bajrakli”, 2018. 
174Muslimi. Sahihul Muslim. Bejrut, 1488. 



 
 QENAN ISMAILI 

 
170 

e ligjëratave tjera, që i kanë mbajtur hoxhallarët shqiptarë në gjuhën 

e tyre amtare, e që ka fituar në peshë posaçërisht në periudhën e 
egër të sistemit monist, kur nuk reshtën tendencat për ta bastarduar 

gjuhën shqipe përmes toponimeve të imponuara sllave nëpër libra e 
në media, si dhe përmes tendencës shoviniste të funksionimit të 

paraleleve të përziera në shkollat e mesme dhe pengimit të arsimi−
mit sipëror në gjuhën amtare të studentëve shqiptarë. Në këtë 

frymë, pra të ruajtjes së identitetit tonë, ka qenë edhe funksionimi 
dhe aktiviteti i mektebeve në këtë periudhë, ku përveç edukimit të 

fëmijëve në frymën e besimit dhe të vërtetave fetare e përfitimit të 
vlerave morale, po ashtu, përmes mësimit në gjuhën shqipe është 

kultivuar edhe fryma e atdhedashurisë te fëmijët, që i kanë vijuar 
këto shkolla tradicionale fetare islame nëpër xhami, gjë që ka rezul−

tuar me ndjekjen dhe persekutimin e vazhdueshëm të hoxhallarëve 
e mualimëve nga pushteti i atëhershëm, pa përjashtuar edhe 

nxënësit, të cilët i kanë ndjekur këto mektebe dhe prindërit e ty−
re175. 

Në kohën më të re është për t’u përmendur e veçuar edhe roli dhe 
kontributi i hoxhallarëve dhe xhamive në strehimin dhe përkujdes−

jen e refugjatëve të luftërave të fundit në Ballkan, me theks të ve−
çantë këtu të vëllezërve dhe motrave tona që ikën nga vendlindja e 

tyre në Kosovë, si dhe të atyre që ishin të detyruar t’i braktisin 
shtëpitë e tyre nga zonat e luftës gjatë konfliktit ushtarak të vitit 
2001 në Maqedoni, kur xhamitë u shndërruan në qendra fillestare 

pranimi, organizimi dhe strehimi të këtyre njerëzve të sprovuar, e 
pastaj edhe në faktor të rëndësishëm motivimi e frymëzimi për të 

manifestuar bamirësi e për të dëshmuar treguar solidaritet në drejtim 

                                                            
175 Aliu, B. Roli i xhamisë në mbrojtjen e identitetit fetar dhe kombëtar në Perëndim. 
Shkup, 2016, fq. 78 



 
ROLI I XHAMISË NË MBROJTJEN E IDENTITETIT KOMBËTAR… 
 

171

të hapjes së dyerve të shtëpive dhe strehimit të vëllezërve tanë e 

motrave tona.  

Segment në vete në këtë drejtim është edhe fryma ndihmuese dhe 

altruiste që i ka karakterizuar gjithmonë xhamitë dhe institucionet 
fetare islame, në kuptim të tubimit të të hollave dhe mbështetjes së 

projekteve të ndryshme të karakterit kombëtar në vendin tonë, 
edhe atë në fusha të ndryshme, si: kulturore, edukative e arsimore, 

humanitare dhe sociale, si dhe në fusha e lëmi tjera ku e ka kërkuar 
nevoja në momente e periudha të caktuara.  

Rrëfim i posaçëm në kuptimin e rolit të xhamisë në ruajtjen e 
identitetit tonë kombëtar është funksionimi dhe veprimi i xhamive 

dhe qendrave të ndryshme shqiptare islame në mërgim, gjithandej 
ku janë shpërndarë e vendosur tashmë me dekada bashkëkombësit e 

bashkëvendësit tanë të gjuhës e gjakut, në Evropë, Amerikë, Aus−
trali e gjetiu. Atje roli i xhamive dhe qendrave shqiptare islame, që 

nga fillimi i ndërtimit të tyre e deri më sot,e ka tejkaluar dimensio−
nin fetar e shpirtëror, duke shërbyer edhe si vatra të grumbullimit të 

bashkatdhetarëve tanë, si institucione të ruajtjes dhe kultivimit të 
gjuhës e traditave, si pikënisje e realizimit të aksioneve dhe aktivi−

teteve të ndryshme me rastin e datave tona të rëndësishme kombë−
tare, ndërsa në shumë raste edhe si vatra arsimore në gjuhën shqipe, 

në mungesë të objekteve të veçanta për këtë qëllim. Këto dhe for−
mat e tjera të kontributit të xhamive dhe qendrave islame në 
Perëndim kanë pasur një ndikim të rëndësishëm në ruajtjen e iden−

titetit kombëtar të bashkatdhetarëve tanë në shtetet e Perëndimit 
dhe e kanë penguar dukshëm tjetërsimin që e imponon vetvetiu 

qëndrimi për një kohë të gjatë larg atdheut, posaçërisht kur kihet 



QENAN ISMAILI172 

parasysh numri i madh i familjeve shqiptare nëpër shtetet e ndrysh−

me perëndimore176.  

Dhe, krejt në fund, tentimi për ta dëmtuar trungun tonë identitar 

kombëtar e fetar, për fat të keq, vërehet edhe sot e kësaj dite nga 
individë, faktorë e subjekte të caktuara në Maqedoninë e Veriut, 

gjë kjo e cila bëhet edhe më qartë përmes obstruksioneve të 
ndryshme që i bëhen Bashkësisë Fetare Islame në forma të lloj−

llojshme, ndërsa në lidhje me temën që po trajtojmë, përmes pen−
gimit dhe pamundësimit të funksionimit të xhamive në qytete të 

ndryshme, si për shembull xhamia e Hysamedin Pashës në Shtip, 
xhamia e Ali Pashës në Ohër, Jeni Xhamia në Manastir, Çarshi 

Xhamia e Prilepit, e djegur nga nacionalistët maqedonas gjatë kon−
fliktit të vitit 2001 etj. Në lidhje me këto objekte fetare dhe rikt−

himin e tyre në pronësi të vërtetë të Bashkësisë Fetare Islame nuk 
kanë reshtur aktivitetet dhe angazhimet e kreut dhe strukturave të 

BFI−së, edhe për faktin se mbizotëron bindja jonë e përgjithshme si 
institucion fetar se këto xhami, përveç rolit të zakonshëm fetar që 

do ta kenë, në kuptim të realizimit të predikimeve dhe detyrimeve 
fetare, po ashtu do të luajnë rol të rëndësishëm edhe në ruajtjen dhe 

kultivimin e identitetit tonë kombëtar në qytetet dhe viset ku ato 
gjenden, duke pamundësuar asimilimin dhe tjetërsimin e popullatës 

shqiptare dhe muslimane të këtyre anëve. 

Përfundim 

Gjithsesi, roli i xhamisë në mbrojtjen e identitetit tonë kombëtar, 
në të gjitha trojet etnike shqiptare në përgjithësi, ndërsa në Maqe−

doninë e Veriut, në veçanti, është i padiskutueshëm dhe i shu−

176 Po aty,fq. 84-96 



 
ROLI I XHAMISË NË MBROJTJEN E IDENTITETIT KOMBËTAR… 
 

173

manshëm. Megjithatë, për fat të keq, kjo është një fushë jo e 

hulumtuar sa duhet dhe e papërpunuar mirëfilli.  

Prandaj, mendoj se ka nevojë për një shtjellim më të thellë e më të 

hollësishëm të këtij roli, përmes një bashkëpunimi të ngushtë mes 
Bashkësisë Fetare Islame dhe institucioneve tona shkencore, arsi−

more e akademike, për ta nxjerrë në pah kontributin e xhamive në 
veçanti dhe të institucioneve fetare islame në përgjithësi në drejtim 

të ruajtjes dhe afirmimit të identitetit tonë kombëtar. Le të shërbejë 
kjo konferencë si hapi parë nismëtar në këtë drejtim. 

 

 



174 

MURTEZAN IDRIZI 
Instituti i Trashëgimisë Shpirtërore e Kulturore  
të Shqiptarëve – Shkup  

VEPRIMTARIA KOMBËTARE  
DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË  

NË BURIMET ARKIVORE 

Hyrje 

Xhemail Xhemaili, i njohur si Molla Xhema ose Xhemal Efendiu, 

ishte fryma e shkollës së hoxhë Ataullah Kurtishit, përkatësisht me−
dresesë “Medah”. Pas Ataullah Hoxhës, kësaj fryme i priu Fetah 

Efendiu, që ishte krahu i djathtë i Hoxhës. Përveç predikimit të 
fesë, synimi i kësaj shkolle ishte pengimi i shpërnguljes së shqip−

tarëve për në Turqi. Ky lloj ligjërimi ishte në kundërshtim me sis−
temin jugosllav, sepse i prishte planet serbe për deportimin e shqip−

tarëve nga tokat e tyre, andaj këta hoxhallarë do të përndiqeshin 
dhe do të burgoseshin.    

Në gjeneratën e tretë të kësaj vije do të jetë edhe Xhemal efendiu, 
sikurse edhe bashkëveprimtarët e tij: Ferat Efendiu, Mehmet Efen−

diu etj.. Xhemal Efendiu ishte hoxhë në plotkuptimin e fjalës, i 
përgatitur në aspektin akademik, i talentuar për detyrë e tij dhe 

shumë i shkathtë në veprimtarinë publike. Përveç gjuhës shqipe, si 
gjuhë amtare, ai e fliste mirë maqedonishten, turqishten dhe ara−

bishten. Që në rini ishte dëshmuar me atdhedashuri dhe gatishmëri 
për t’u përballur me dukuritë negative të kohës. Gjatë gjithë jetës së 

tij mbeti një antikomunist i paepur. Në vijën kombëtare ka qenë 
personalitet shumë i vendosur, për çka dëshmon bashkimi i tij me 



VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 175

krerët e Lëvizjes Kombëtare për Çlirim dhe Bashkim (LKÇB), një 

organizatë nacionaliste e atdhetare shqiptare, e themeluar në Shkup, 
menjëherë pas kapitullimit të Mbretërisë Jugosllave (prill 1941), në 

krye të së cilës ishte veprimtari i shquar shqiptar nga Kumanova, 
Shaban Efendiu177. Më vonë, përkatësisht pas kapitullimit të Bull−

garisë (9 shtator 1944), ku – siç dihet – fushëgropa e Kumanovës iu 
bashkua administratës shqiptare, Xhemal Efendiu u përfshi në shta−

bin ushtarak të nënprefekturës së Mateçit, që në popull njihet shtabi 
i Sul Hotlës. Përveç kësaj, Xhemal Efendiu ka qenë edhe koman−

dant i një njësie ushtarake, që kishte luftuar kundër ripushtimit të 
këtyre tokave nga forcat komuniste jugosllave/ 

Fëmijëria e Xhemalit 

Në bazë të dokumentacionit, Xhemal Efendiu ka lindur më 16 maj 
1914 në fshatin Nikushtak të Kumanovës178. Megjithatë, të dhënat 

familjare flasin se Xhemal Efendiu është i lindur më 6 maj 1913179. 
Ai i takonte një familje me standard të mesëm ekonomik. Babai i tij 
quhej Emin, e ëma e tij quhej Nazife, kurse bashkëshortja e tij 

quhej Shasine Ilazi. Ai rrjedh nga një familje me tradita fetare me 
plot devotshmëri.  

Që në moshën pesëvjeçare e dërguan te hoxha i fshatit, Ramiz 
Efendiu, për ta mësuar leximin e Kuranit. Meqë Ramiz Efendiu e 

kishte vërejtur talentin e Xhemalit të njomë, u sugjeroi prindërve të 
tij që ta dërgojnë në medresenë e Kumanovës. Kështu ai regjistro−

het në këtë shkollë dhe atë e përfundoi me sukses. Por, nuk u ndal 
as këtu. Shkollimin e vazhdoi në medresenë “Medah” në Shkup 

177 Qerim Lita, Shaban Efendia – atdhetar i devotshëm, Kumanovë 2010, fq. 89. 
178 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.1. 
179 Taxhedin Bislimi, “Medreseja Medah” e Ataullah Efendiut dhe nxënësit e saj, 
Shkup, 2011, fq.160. 



MURTEZAN IDRIZI176 

pranë Ataullah Hoxhës180. Derisa ishte nxënës në “Medah”, ai 

dëshmoi talent të përkryer dhe u aftësua për ligjërata. Gjatë muajit 
të Ramazanit shërbeu si hoxhë në disa fshatra, si në Sllupçan e Li−

kovë, por edhe në fshatra të tjerë të Kumanovës. Madje, qysh duke 
qenë gjallë Ataullah Hoxha, me autorizimin e tij, Xhemali i ri u 

mbante ligjërata edhe gjeneratave të reja në medresenë e Hoxhës181. 
Burimet e proveniencës policore jugosllave vënë në dukje se 

Xhemal Efendiu studioi plot 14 vjet në medresenë “Medah”, të 
cilën shteti e konsideronte si shkollë arabe182.  

Organizimi i shqiptarëve jashtë kufijve të Shqipërisë 

Para se të flitet për personalitetin e Xhemal Efendiut, ia vlen të 
bëhet një kronologji për ngjarjet dhe organizimet e shqiptarëve për 

t’i mbrojtur trojet e tyre. Në vitin 1918 në Shkodër do të formohet 
Lëvizja e Kaçakëve e cila do të zgjerohet deri në Shkup dhe në viset 

e Kosovës. Qëllimi i kësaj lëvizje ishte që t’i mbrojë tokat shqiptare 
nga agresioni i shteteve fqinjë. Këta të fundit vazhdimisht ishin në 
ofensivë drejt kufijve shqiptarë. Serbët vazhduan me uzurpimin e 

tokave të shqiptarëve edhe atë pas pavarësimit të Shqipërisë. Sipas 
dokumenteve serbe, qendra e lëvizjeve kombëtare shqiptare ka 

qenë Shkupi183.  

Organizimet ishin të ndryshme, duke filluar me “Xhemijetin” e 

Ferhat Dragës, ndërsa më vonë vijon në këtë rrugë “Komiteti për 
Mbrojtjen e Kosovës”. Në këtë vijë do të vazhdojnë edhe organi−

180 Taxhedin Bislimi, vepër e cit., fq.160. 
181 Po aty, fq.160. 
182 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.10. 
183 Qerim Lita, SHABAN EFENDIA atdhetar i devotshëm, botim privat, Kumanovë, 
2010, fq. 35. 



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

177

zata studentore “Besa” në Beograd184. Komiteti për Mbrojtjen e 

Kosovës u zgjerua shumë në Karadakun e Kumanovës, ku më i 
zëshëm ishte Shaban Efendiu, i cili mundohej ta pengojë 

shpërnguljen e shqiptarëve për në Turqi. Rrjeti i Shaban Efendiut 
në Karadak të Kumanovës përkrahej nga nxënësit e tij185.  

Në vazhdën e lëvizjeve, tashmë, aktivitetin e Komitetit do ta vazh−
dojë “Lëvizja Kombëtare për Çlirim e Bashkim”, që në opinion 

njihet si krahu opozitar shqiptar i “Bojali Hanit”186. Në tokat që i 
mori ushtria bullgare, shqiptarët trajtoheshin njësoj si ushtria jugos−

llave. Okupatori i vjetër shkoi, erdhi një i ri, ai bullgar. Në lidhje 
me ngjarjet e reja “Lëvizja Kombëtare për Çlirim e Bashkim” më 

19 prill 1941 mbajti një konferencë në vendin “Bojali Han”187. 
Temë boshte në këtë konferencë mendohet të ishte rreziku që u 

kanosej tokave shqiptare, siç ishin Gjilani, Presheva, Kumanova dhe 
Shkupi. Angazhimi i “Lëvizjes Kombëtare për Çlirim e Bashkim” 

ishte që këto troje t’i bashkohen Shqipërisë Etnike188. Nga kjo 
mbledhje do të themelohet edhe grupi delegues, i cili do të shkojë 

në shtetin amë për t’i njoftuar me ngjarjet dhe për të marrë këshilla. 
Delegacioni që doli nga LKÇB−ja, në krye me Shaban Efendiun, 

shkoi në Dibër e pastaj në Tiranë, ku u takuan me figura politike. 
Në Tiranë u takuan me Fuat Dibrën – këshilltar politik i qeverisë së 

Shefqet Vërlacit. Nga ai morën garanci se Shqipëria do të bëjë çmos 
që vendet që gjenden nën okupimin bullgar dhe gjerman, t’i bash−
kohen Shqipërisë189.  

                                                            
184 Po aty, fq. 37. 
185 Po aty, fq. 77. 
186 Qerim Lita, SHABAN EFENDIA atdhetar i devotshëm, botim privat, Kumanovë, 
2010, fq. 79. 
187 Po aty, fq. 91.  
188 Po aty, fq. 93. 
189 Po aty , fq. 96-97. 



MURTEZAN IDRIZI178 

Kësaj lëvizjeje më vonë do t’i bashkëngjiten edhe shumë hoxhallarë 

të tjerë nga fshatrat e Kumanovës, ndër të cilët ishte edhe Xhemal 
Efendiu. Shkupi ishte qyteti që më së shumti e përkrahu Lëvizjen 

Kombëtare. Me bashkimin e dy krahëve fetar në Shkup, krahu i 
Ataullah  hoxhës dhe ai i Said Hoxhës, qyteti i Shkupit u bë një 

qendër e Lëvizjes Kombëtare për Çlirim e Bashkim190. Kjo jep të 
kuptohet se, në saje të hoxhallarëve, lëvizja në fjalë do të përhapet 

në të gjitha trevat që ishin nën okupimin bullgar. Kjo lëvizje më 
vonë do të emërtohet “Lëvizja për Bashkimin e Tokave Shqiptare”, 

që pastaj të riemërtohet në “Lëvizja Nacional Demokratike Shqip−
tare”191. Nga trajtesa duket qartë se Ataullah hoxha dëshironte që t’i 

afrojë shqiptarët me turqit në qytetin e Shkupit kundër bullgarëve. 
Nga ana tjetër, krahu i Said hoxhës duket të ishte më shumë i 

dhënë në mbrojtje të kauzës shqiptare192.  

Ta përmendim edhe atë se në Prizren më 16–21 shtator 1943 për së 

dyti themelohet Lidhja e Prizrenit193. Asaj kohe nënprefektura e 
Mateçit të Kumanovës, ku vepronte Xhemal efendiu ishte nën 

koordinimin e Komitetit Qendror të Lidhjes II të Prizrenit. Në 
vitin 1944 kundër Lidhjes II të Prizrenit ishte edhe Partia Komu−

niste në Shqipëri dhe ajo në Beograd194. 

Beogradi e përcillte shumë me kujdes organizimin e shqiptarëve. 

Në momentin që do të largohej okupatori i lartpërmendur, ata ishin 
të gatshëm të fillojnë ofensivë në drejtim të Kumanovës. Më 24 
shtator 1944 forcat partizane u nisën në drejtim të tokave shqiptare, 

190 Po aty, fq. 101. 
191 Po aty, fq. 104. 
192 Po aty, fq. 108. 
193 Qerim Lita, KQ. i NDSH-së dhe Azem Morana, Logos-A, Shkup 2011, fq.32. 
194 Qerim Lita, SHABAN EFENDIA atdhetar i devotshëm, botim privat, Kumanovë, 
2010, fq. 149. 



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

179

ata do të ndeshen me vullnetarët shqiptarë te vendi Guri i Zi. Ky 

vend është ndërmjet fshatrave Strimë dhe Brezë. Lufta ishte shumë 
e ashpër dhe viktima kishte në të dyja anët195. Edhe muaji tetor 

1944 kaloi në përleshje mes partizanëve dhe vullnetarëve shqiptarë 
nën koordinim të Lidhjes II të Prizrenit – njësia e Karadakut të 

Kumanovës196. Më 17 nëntor pikërisht në fshatrat Miratoc, Llojan, 
Vaksincë, Rainicë dhe Zhunicë ndodhën luftëra të ashpra mes par−

tizanëve dhe vullnetarëve shqiptarë197. Fundi i vitit 1944 ishte me 
plot gjakderdhje. Aradhet e partizanëve, duke hyrë nëpër fshatrat e 

banuara me shqiptarë, bënin vrasje, arrestime, dëbime me dhunë 
dhe i uzurponin pronat e shqiptarëve. Rasti i fshatit Bllacë, që 

ndodhi më 18–19 nëntor 1944, është një dëshmi konkrete, sepse 
aty u pushkatuan tët gjithë burrat e fshatit198.  

Shqiptarët e kishin të qartë qëllimin e shteteve fqinje, andaj edhe 
organizoheshin ashtu siç duhej. Për organizimin e shqiptarëve kon−

tribut të veçantë luajtën hoxhallarët e këtyre trojeve, të cilët në 
kohë të duhur e informuan popullatën shqiptare për qëllimet e 

armiqve ndaj tokave shqiptare. Ashtu edhe ndodhi – më 9 shtator 
1944 në Mateç u mbajt tubimi i shqiptarëve të kësaj ane. Ndër 

krerët më të njohur që morën pjesë në atë tubim ishin Sylë Hotla, 
molla Hajdari, Jetullah Seferi, Ali Staneci, Azem hoxha, Ferat efen−

diu, Enver Destani, Hamzë Bellanoci, Iljaz efendiu, Xhemal efen−
diu, Murat Jusufi, Ramadan Qazimi, Shukri Osmani199. Në këtë 

                                                            
195 Po aty, fq. 161. 
196 Po aty, fq. 169. 
197 Po aty, fq. 174. 
198 Po aty, fq. 178. 
199 Po aty, fq. 149. 



MURTEZAN IDRIZI180 

tubim foli Sulë Hotla, i cili, veç tjerash, tha: “Nëse dikush tradhton, 

do të pushkatohet”200.  

Pas fjalimit të Sulë Hotlës në fshatin Mateç, u formuan dy shtabe: 

shtabi politik dhe shtabi ushtarak. Shtabin politik e udhëhiqte 
nënprefekti i Mateçit, Abdullah Ebibi i Hotlës, i njohur si molla 

Dulla, ndërsa anëtarë ishin molla Hajdari si komisar politik, Nijazi 
Osmani si sekretar, molla Iljazi nga fshati Mateç, molla Xhemali nga 

fshati Nikushtak201,  Refik Hasani nga fshati Sllupçan dhe Nezir 
Rahmani nga fshati Llojan. Ndërkaq shtabin ushtarak e udhëhiqte 

Sylë Hotla dhe Azem Hoxha202. 

 Në lidhje me turbulencat që ndodheshin në hapësirat e Karadakut 

të Kumanovës, shërbimet shtetërore – me bashkëpunëtorët e tyre – 
e përcillnin situatën me shumë kujdes. Sidomos e ndiqnin grupin e 

Sulë Hotlës, kush i printe kësaj lëvizje, kush inkuadrohej në të etj. 
Një ndër figurat e kësaj lëvizjeje që përndiqej nga shërbimet ishte 

edhe Xhemal Efendiu. Nga burimet arkivore mësojmë se Xhemal 
Efendiu mbante lidhje të ngushta me dy figurat e shquara të Der−

venit të Epërm: hafiz Abdulla Abdullahun nga Zhelina dhe mulla 
Garip Beadinin nga Grupçini. Lidhje të ngushta politike, fetare, 

kombëtare e shoqërore mbante edhe me bashkëfshatarin e tij, Fer−
hat Ibrahimin, i njohur në popull si Ferhat Hoxha, ndërsa pati 

lidhje të drejtpërdrejtë edhe me ushtarakun e njohur të kësaj ane, 
Sulë Hotlën203. Xhemal Efendiu mund të llogaritet si një urë që e 
lidhte grupin e hoxhallarëve të dalë nga medreseja e Ataullah 

hoxhës dhe grupin e lëvizjes së Sulë Hotlës.  

200 Taxhedin Bislimi, vepër e cit., fq.163. 
201 Po aty, fq.162. 
202 Qerim Lita, SHABAN EFENDIA atdhetar i devotshëm, botim privat, Kumanovë, 
2010, fq. 150. 
203 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.2. 



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

181

Veprimtaria kombëtare e Xhemal Efendiut 

Veprimtaria e Xhemal Efendiut është shumëdimensionale. Ajo ka 

karakter kombëtar dhe fetar. Si një njeri me formim teologjik islam, 
ai ishte një hoxhë i pjekur, ndërsa si një shqiptar që kujdesej për 

popullatën e tij, ishte një veprimtar i dalluar i çështjes shqiptare. 
Kështu në shtëpinë e Xhemal Efendiut në fshatin Nikushtak mba−

heshin mbledhje, ku merrnin pjesë Ataullah Hoxha nga Shkupi dhe 
Sulë Hotla dhe në ato takime rëndom diskutohej për Shqipërinë 

Etnike. Në disa raste në ato mbledhje prezantonte edhe Fetah 
Efendi Raufi nga Shkupi. Synimi i Xhemal Efendiut ishte krijimi i 

Shqipërisë Etnike204. Madje, edhe para se të bëhet anëtar i Ballit 
Kombëtar, Xhemal Efendiu e ndihmonte vazhdimisht Sulë Hotlën, 

duke u dërguar ushqim dhe gjëra të nevojshme për mbijetesë205.   

Pasi u anëtarësua në lëvizjen e Sulës, Xhemal Efendiu edhe më 

shumë fitoi besim në syrin e tij. Burimet sekrete jugosllave nxjerrin 
në pah se nga hoxhallarët e fushëgropës së Kumanovës, të cilët iu 
bashkëngjiten shtabit të Sul Hotlës, Xhemal Efendiu ishte i vetmi 

që mbante pushkë automatike.  

Për ta kuptuar ma mirë veprimtarinë kombëtare dhe fetare të 

Hoxhës, do ta sjellim dëshminë e tij para organeve të hetuesisë, të 
cilën e dha më datë 6 qershor 1947. Nga procesverbali i përpunuar 

nga shërbimi mësojmë206 se organet e hetuesisë ia parashtruan disa 
pyetje. Në përgjigjet e Xhemal Efendiut shihet edhe burrëria edhe 

vendosmëria e tij në kauzën që ai e mbronte. Këtë po e ilustrojmë 
me dialogun e tij me hetuesin. 

                                                            
204 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.9. 
205 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.9. 
206 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.32. 



MURTEZAN IDRIZI182 

Hetuesi: Ku ishe nga viti 1941 deri në kapitullimin e Bullgarisë? (po 

theksojmë se bullgarët qëndruan si okupatorë në këto vise të Ma−
qedonisë së sotme katër vjet: nga viti 1941 e deri më 1944 – 

M.I.)207.   
Xhemal Efendiu: Gjatë kësaj kohe isha në Shkup në medresenë e 

Ataullah Hoxhës. Kjo zgjati deri në vitin 1944. Atëherë e përfun−
dova shkollimin dhe u ktheva në fshatin Nikushtak. Në fshat 

qëndrova deri para muajit të Ramazanit. Në muajin gusht të po të 
njëjtit vit shkova në fshatin Ramanli si hoxhë për Ramazan. Gjatë 

kësaj kohe ndodhi edhe kapitullimi i bullgarëve.  
Hetuesi: A e kishte themeluar Sulë Hotla gjatë kësaj kohe shtabin 

dhe si u anëtarësove ti? 
Xhemal Efendiu: Shtabi ishte i formuar. Sula kërkoi nga unë që të 

anëtarësohem dhe të organizohemi kundër partizanëve, derisa të 
vijë një fuqi e madhe.  

Hetuesi: Si mund të mendoni në fuqi të madhe kur këtu ishin 
gjermanët?  

Xhemal Efendiu: Ne nuk trembeshim nga gjermanët, por frika ishte 
se po qe se largoheshin ata, në vendin e tyre do të vinin parti−

zanët...”208.  
Hetuesi: Kush ishit anëtarët e shtabit?  

Xhemal Efendiu: Përveç meje, ishte edhe Molla Xhaferi nga fshati 
Mateç, Molla Iliazi nga fshati Mateç, Molla Hajdari nga fshati Ori−
zare, Molla Dulla nga fshati Hotël dhe Ferat Hamiti, i cili ishte 

këshilltari suprem.   
Hetuesi: Pse në shtabin e Sulës të gjithë ishit hoxhallarë?  

207 Qerim Lita, SHABAN EFENDIA atdhetar i devotshëm, botim privat, Kumanovë, 
2010, fq. 143. 
208 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.32. 



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

183

Xhemal Efendiu: Ne hoxhallarët në shtabin e Sulë Hotlës gëzonim 

shumë autoritet dhe kishim mundësi ta afrojmë popullin me këtë 
shtab.  

Hetuesi: Çfarë obligimi kryenit ju?   
Xhemal Efendiu: Detyra jonë ishte për t’i përfituar njerëzit në anën 

tonë. Ne hoxhallarët shkonim në çdo fshat dhe e ftonim popullin 
kundër partizanëve, sepse partizanët dëshirojnë të na robërojnë, të 

na i shkatërrojnë xhamitë, të na e prishin fenë, të na i zbulojnë 
gratë. Këto gjëra i kamë thënë edhe para xhematit në fshatin tim 

Nikushtak. Me këtë arritëm që ta afrojmë popullin me lëvizjen e 
Ballit Kombëtar.   

Hetuesi: Çfarë roli kishe ti?  
Xhemal Efendiu: Unë, si anëtar i shtabit, përveç që e ftoja popullin 

kundër partizanëve, isha edhe komandant i sektorit operativ në 
vendin “Vllain Grob”. Në afërsi prej një e gjysmë apo dy kilometra 

larg nga vija e luftës kemi zhvilluar operacione direke me partizanët 
dhe kemi pasur një të lënduar209. 

 (Në një burim tjetër arkivor mësohet se molla Xhema ka qenë 
figurë kyçe në shtabin e Sulës – M.I.)  

“Hetuesi: Sa partizanë janë vrarë me urdhër të shtabit?  
Xhemal Efendiu: Nuk e kam të njohur se është vrarë ndonjë parti−

zan.  
Hetuesi: A ka ardhur dikush nga Shkupi tek shtabi i juaj?  
Xhemal Efendiu: Njëherë kishte ardhur Memed Sadiku, por unë 

nuk kam qenë aty dhe nuk e di çfarë kanë biseduar me Sulën. Në 
prezencën time kanë ardhur Abdulla dhe Gani Selimi nga Shkupi, 

me qëllim që të na afrojnë ose të na pajtojnë me partizanët. Gjit−

                                                            
209 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.33. 



MURTEZAN IDRIZI184 

hashtu ka ardhur edhe Feta Beli Hani i, cili qëndroj afër dy orë në 

biseda me Sulën, por unë nuk e di çka kanë biseduar.  
Hetuesi: A ka pasur Sulë Hotla takime me ndonjë figurë fetare nga 

Shkupi?  
Xhemal Efendiu: Në shkurt të vitit 1944, kur hoxha Feta Raufi u 

evakuua nga Shkupi për shkak bombardimit të qytetit, ai erdhi tek 
unë në fshatin Nikushtak. Ndërkohë erdhi edhe Sula, por nuk u 

bisedua diçka e rëndësishme. Ndërkaq në tetor 1944 Feta Efendi 
Raufi erdhi përsëri po në të njëjtin vend tek unë dhe atëherë erdhi 

edhe Sula, por edhe Memed ef. Sadiku nga Grushina. Në këtë ta−
kim u mor vendimi që të mbahet fronti kundër partizanëve derisa 

të vijë një fuqi e madhe (mendohet për anglo−amerikanët – M.I.)...  
Hetuesi: Si e shihni Feta Raufin?   

Xhemal Efendiu: Feta efendi Raufi është njëri i besueshëm, i arsi−
muar dhe i vjetër në moshë.  

Hetuesi: Çka bëtë pas çlirimit?  
Xhemal Efendiu: Në kohën ndërmjet viteve 1944 dhe 1945 

qëndruam në Shkup. Dymbëdhjetë ditë u fsheha te Feta Efendi 
Raufi. Pastaj u kthyem në fshatin Nikushtak, ku qëndrova i fshehur 

deri në paraqitjen time para pushtetit210.  
Hetuesi: Pas çlirimit bullgar çfarë armiqësie ke pasur ndaj Federatës 

Nacionale Popullore Jugosllave?   
Xhemal Efendiu: Në vitin 1945 u takova me Sulë Hotlën në ven−
din “Arabishte”, në afërsi të fshatit Nikushtak. Për këtë takim më 

ftoi Zijadin Rexhepi, ndërsa aty ishte prezent djali i Sulës, Destani, 
Aliu nga fshati Brezë dhe Eshtrefi nga Likova. Në këtë takim u 

vendos që të qëndrojmë stoik ndaj pushtetit jugosllav dhe të orga−

210 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.34. 



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

185

nizohemi në çdo fshat për një Shqipëri etnike nën lëvizjen e 

Mit’hat Frashërit.  
Hetuesi: Pas kësaj mbledhjeje çfarë biseduat?  

Xhemal Efendiu: Unë u takova me shokun e vjetër, tek i cili kisha 
besim – Nijazi Osmani.  

Hetuesi: Çka ke bërë diçka tjetër kundër Republikës Popullore 
Federative Jugosllave? 

Xhemal Efendiu: Edhe nja dy tri herë kemi zhvilluar biseda politike 
kundër RPFJ−së me shokun tim Nijazi Osmani. Kam thënë se 

“kështu më nuk shkon; në asnjë konferencë ndërkombëtare nuk 
sillet paqja; kështu që do të plasë sherri mes koalicionit Angli−

Amerikë kundër Rusisë, me ç’rast do të fitojë koalicioni Angli−
Amerikë”. Këtë e kamë thënë211.  

Në të vërtetë, gjatë kësaj kohe shërbimi sekret kishte depërtuar 
thellë në privatësinë e Hoxhës. Në çdo hap që ai e bënte, atë e 

ndiqnin nga afër nëpërmjet bashkëpunëtorëve të tyre (shqiptarë). 
Kështu nuk kaloi as një muaj që kur ishte marrë në pyetje, Sigurimi 

Shtetëror i Brendshëm (UDB) përsëri më 10 korrik 1947 e mori në 
pyetje Hoxhën. Por, edhe në këtë seancë Xhemal Efendiu pa fije 

frike nga organet e hetuesisë përgjigjet njësoj si në herën e parë. 
Meqë pyetjet ishin gati të njëjta me ata të seancës së parë, ne do t’i 

japim vetëm hollësitë që nuk janë në seancën e parë:  

Hetuesi: Çfarë qëndrimi kishe ndaj Luftës Nacionale Çlirimtare?  
Xhemal Efendiu: Qëndrimi im ishte kundër Luftës Nacionale Çli−

rimtare.  
Hetuesi: Cilat ishin arsyet e tua që të jesh kundër LNÇ−së?  

Xhemal Efendiu: Derisa isha pranë hoxhës, Fetah Efendisë, ai ishte 
shumë kundër partizanëve. Unë u ndikova nga ai.  
                                                            
211 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.35. 



MURTEZAN IDRIZI186 

Hetuesi: Çfarë vendime sillte shtabi?  

Xhemal Efendiu: Vendimet ishin që luftën kundër partizanëve ta 
vazhdojmë deri në fund, kur ta bëjmë Shqipërinë etnike... ne do të 

vazhdonim të luftojmë derisa të vinin anglo−amerikanët.   
Hetuesi: Kush tjetër vinte në shtab?   

Xhemal Efendiu: Njëherë kishte ardhur Mehmet Efendi Sadiku nga 
Shkupi dhe kishin biseduar në lidhje me përleshjet në teren. Në 

fund të takimit Mehmet Efendiu e kishte përgëzuar Sulën për 
Shqipërinë etnike...Në muajin shkurt të vitit 1944 tek unë në fsha−

tin Nikushtak erdhi edhe Fetah Efendi Raufi. Atëherë aty erdhi 
edhe Sulë Hotla dhe ky ishte takimi i tyre i parë. Në këtë takim 

nuk u diskutua diçka shumë e rëndësishme. Më 10 tetor 1944 
përsëri erdhi Fetah Efendiu dhe njëkohësisht erdhi edhe Mehmet 

Efendiu nga Grushina. Ata qëndruan tek unë në Nikushtak dy−tre 
ditë, por qëllimi i tyre ishte të shkojnë në fshatin Mateçë te Sula. 

Nuk i kam të njohura vendimet e këtij takimi, por e di se të njëjtën 
ditë u kthyen tek unë në fshatin Nikushtak. Të nesërmen unë dhe 

Mehmet Efendiu përsëri shkuam te shtabi i Sulës në Mateç, sepse 
kishim mbledhje. Në mbledhje isha unë, Mehmet Efendiu, Sula, 

Mulla Xhaferi dhe Refik Sllupçani. Në këtë mbledhje vendosëm 
për një armëpushim me partizanët, kuptohet nëse ata pranonin.   

Hetuesi: A ndërmorët ndonjë hap konkret për ta ndërprerë 
përleshjen me partizanët?   
Xhemal Efendiu: Me Sulë Hotlën kemi shkruar një letër drejtuar 

partizanëve për një armëpushim. Sula më angazhoi mua që unë t’ua 
përcjell letrën. Unë e mora letrën dhe ia dorëzova personit me em−

rin Nevzat Demiri nga fshati Nikushtak. Ai e përcolli deri te parti−
zanët. Nuk e di se a kishin njohuri Fetah Efendiu dhe Mehmet 

Efendiu për përmbajtjen e letrës. Në letër shkruam se nuk do t’i 



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

187

sulmojmë partizanët dhe se ata mundë të kalojnë lirshëm në rrugën 

që e lidh Karadakun me fshatrat Mojancë dhe Haraçinë.  
Hetuesi: Pasi dërguat letërgaranci se nuk do t’i sulmoni partizanët, a 

keni luftuar me ta? 
Xhemal Efendiu: Edhe pse në letër u garantuam se nuk do të luf−

tojmë kundër partizanëve, ne kemi vazhduar me sulme ndaj tyre në 
vendin “Vllain Grob” 

Hetuesi: Me çfarë qëllimi premtuat armëpushim dhe përsëri luftuat 
ndaj tyre?  

Xhemal Efendiu: Ne u premtuam se nuk do t’i sulmojmë derisa 
nuk i shkelin kufijtë që ne i kontrollonim, por ata dëshironin të 

hyjnë në territoret ku ishim ne.....  
Hetuesi: A ke vepruar diçka kundër pushtetit popullor?   

Xhemal Efendiu: Edhe pasi u dorëzova, kemi biseduar me Nijazi 
Osmanin se patjetër të ndryshohet ky pushtet dhe se do të ndodhë 

lufta mes anglo−amerikanëve dhe Rusisë, ku fitues do të dalin 
amerikanët”212.  

Pa kaluar edhe një ditë nga dëgjimi në hetuesi, Prokurori Publik i 
Shkupit më 11 korrik 1947, në pajtim me kërkesën nr: 5400 të 

datës 10.07.1947, që e dërgoi Sigurimi Shtetëror i Brendshëm 
(UDB) për Maqedoni, kërkoi hetim me paraburgim për vepër pe−

nale ndaj Xhemal Emin Xhemailit dhe Ferat Ibrahimit, që të dy nga 
fshati Nikushtak. Prokuroria e miratoi këtë kërkesë dhe për këta dy 
persona ngriti akuzë për vepër penale kundër popullit dhe shtetit, 

për strehimin e njerëzve të Ballit Kombëtar, përkatësisht të Lëvizjes 
Nacional Demokratike Shqiptare. Motivi i burgosjes ishte se 

menjëherë pas kapitullimit të Bullgarisë, këta dy siç thuhet në akta−
kuzë: “u bënë anëtarë të Ballit Kombëtarë në krye me Sulë Hotlën, 

                                                            
212 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.35-36, 43-44. 



MURTEZAN IDRIZI188 

me seli në fshatin Mateç”. Gjithashtu motiv tjetër ishte edhe se ata e 

“ndihmuan Ballin Kombëtar”, duke i strehuar dhe duke u krijuar 
hapësirë atyre për të qëndruar në ilegalitet213. Nga dosja personale e 

sigurimit shtetëror del se Xhemal Efendiu ishte “armiku kryesor për 
shtetin” dhe përfaqësues i “Ballit Kombëtar”214. Motiv tjetër për 

burgosje përmendet edhe gjoja “lidhja e Xhemal Efendiut me oku−
patorët bullgar”,215 diçka që nuk përputhet me realitetin.   

Xhemal Efendiu qëndroi në burg stoik, pa u luhatur aspak nga 
qëndrimet që i kishte. Edhe pse ishte dobësuar shumë fizikisht, 

kishte humbur shumë kilogramë, ai aspak nuk devijoi nga kauza për 
një Shqipëri etnike, demokratike pro anglo−amerikane. Dënimin e 

vuajti në burgun e Idrizovës në Shkup216. Pas përfundimit të dëni−
mit, më 1953 lirohet nga burgu217.  

Xhemal efendiu pasi doli nga burgu 

Personi i shërbimeve me nofkën “Besa” tregon se më 14 korrik 
1953 e ka vizituar Xhemal Efendiun dhe e ka dëgjuar me vëmendje 
rrëfimin e tij, siç vijon: 

 “Burgu ishte i mbushur me plot njerëz. Vërtet ishte një tmerr bur−
gu. atë nuk do ta harroj kurrë... Në burg kishte edhe serbë edhe 

bullgarë, por ne shqiptarët e kemi paguar më shtrenjtë se gjithë të 
tjerët. Këta maqedonasit po e shurdhojnë popullin me fjalë të kota. 

Ka nga shqiptarët që e ndihmojnë palën maqedonase. Kanë kaluar 
shumë fuqi të ndryshme nëpër këto treva, por një ditë u shkatë−

rruan edhe ato. Ne kemi qenë kundër frymës komuniste dhe këtë e 

213 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.36-37. 
214 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.1. 
215 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.9. 
216 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.10. 
217 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.9.  



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

189

kemi paguar me gjak (me viktima). Nuk ka rëndësi pse kam fjetur 6 

vjet në burg, sepse komunistët na luajtën në fjalë dhe na punuan pas 
shpine. Erdhën shumë njerëz nga Shqipëria për të ndihmuar, sepse 

e dinin se ku flitej shqip do të jetë Shqipëri. Pas gjithë kësaj që 
ndodhi tek ne, duhej që në çdo vend ku shqiptarët ishin shumicë, 

të jenë dy shqiptarë e një maqedonas. Jugosllavia po thirrej në pa−
rullën e vëllazërim−bashkimit, që nuk ka qenë kurrë”.  

Në fund të bisedës Xhemal Efendiu, i drejtohet “Besës” me fjalët: 

“Çfarë të drejta kemi ne? A kemi shkolla ku mësohet Kurani? Pse 

na hiqet ferexheja? Vëllazërim−bashkimi nuk është diçka tjetër, pos 
një parullë boshe”218. 

Veprimtaria fetare Xhemal Efendiut njihet nëpërmjet akuzave 
që ia bëri shteti 

Akuzat ndaj Hoxhës ishin të ndryshme, ndonëse ishin të pabaza. Sa 
më shumë që akuzohej, aq më shumë autoriteti i rritej. Ai i thoshte 

drejtpërdrejt pushtetit se ju do të largoheni nga këto troje dhe se 
këtu do të vijnë anglo−amerikanët. Po ashtu përmendet armiqësia 

që kishte ndaj pushtetit jugosllav dhe, gjoja, “bashkëpunimi i tij me 
bullgarët”219. Me një fjalë, akuzat ndaj hoxhës ishin nga më të 

ndryshmet. 

Bashkëpunëtorët e shtetit u munduan që personalitetin e Hoxhës ta 

njollosin me lloj−lloj akuzash. Në një raport tjetër të sigurimit 
shtetërorë, ku ishte i ftuar bashkëpunëtori me nofkën “Karadaçki”, 

ai thotë se me datë 25 janar 1965 Xhemal Efendiu në fshatin Ni−
kushtak kishte mbajtur ligjëratë, në të cilën – veç tjerash – është 

                                                            
218 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.11. 
219 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.10. 



MURTEZAN IDRIZI190 

shprehur se “..Feja islame nuk shkatërrohet kurrë. Derisa nuk 

shkatërrohet bota, nuk shkatërrohet edhe Islami”. Në vazhdim, 
bashkëpunëtori thekson se Xhemali  “ua tërhoqi vëmendjen 

xhematit, duke u thënë atyre se për çfarë arsye nuk e morën hoxhë 
për muajin e Ramazanit, si një i diplomuar dhe më i thirrur në këtë 

profesion220. Nga një shënim zyrtar bëhet e ditur se i punësuari 
shqiptar në polici si lëndë hulumtimi e ka pasur Xhemal Efendiun. 

Polici në fjalë mundohet ta paraqesë molla Xhemën si person re−
presiv. Me datë 28 shtator 1977 personi që punonte në polici (Sali 

Ajdini) e takon hafëz Mustafën (i lindur 1954 në Kumanovë), 
njëkohësisht shok me molla Xhemën, për bisedë më të gjatë dhe 

ulen në ëmbëltoren “Pehlivan” në Kumanovë. Nga kjo bisedë po−
lici i lartcekur mësoi se molla Xhema nuk kishte armë dhe veturë, 

por ishte njeri shumë insistues në përhapjen e fesë dhe në themelimin 
e shkollave fetare. Molla Xhema e kishte dërguar të birin në tokat 

arabe për të mësuar për hoxhë. Kontrolli mbi të do të vazhdojë, ash−
tu që për çdo paraqitje të tij shërbimet do të ngrenë hetime221.  

Molla Xhema akuzohej për shumëçka vetëm sepse mendonte se 
shteti nuk duhet të ketë dorë në Bashkësinë Islame dhe në këshillat 

e xhamisë. Vetëm sepse mendonte se në fshatrat e Kumanovës 
duhet të rinovohen xhamitë dhe të hapej një medrese në Kuma−

novë. Ai llogaritej si iniciator për gjitha këto aktivitete fetare dhe 
trajtohej si person antishtetërorë.  

Në një raport të personit me nofkën “Isak”, i cili referon para or−

ganeve për mbledhjen  e cila u mbajt në hapësirat e Bashkësisë Is−
lame të Kumanovës (më 6 mars 1984 në orën 10–11, ai rrëfen për 

rrjedhën e mbledhjes, ku është folur për kandidatët e mundshëm 

220 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.21. 
221 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.23. 



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

191

për kryetarë të këshillave të xhamive. Në gjitha xhamitë kishte një 

qetësi në përzgjedhje, pos në xhaminë qendrore të Kumanovës, për 
çka kishte mospajtime në lidhje me këshillin që do ta udhëhiqte 

xhaminë. Kështu informon ai222.  

Bashkëpunëtori policor me nofkën “Isak” tregon se një ditë prej 

ditëve në kohën e lutjes në xhami kishte shumë pjesëmarrës. Ky rast 
u shfrytëzua “për ti propozuar kandidatët e mundshëm për këshilla 

të xhamive, të cilët do të jenë të afërt me pushtetin”. Një person që 
ishte nën hetime me emrin Abedin Aqifi me nofkën “Penzioner”, i 

revoltuar nga kjo gjendje, çohet dhe e refuzon një përzgjedhje të 
këtillë. Duke iu drejtuar xhematit, Aqifi – ndër të tjera – theksoi se 

përzgjedhjet nuk përputhen me statutin e BFI−së. Për këtë arsye 
“kandidatët e përzgjedhur i konsideroj me presion të jashtëm”. Unë 

– vazhdon Aqifi – i njohë të drejtat tona në këtë fe dhe nuk pajto−
hem me këta kandidatë të propozuar. Ne vendosim se cilët kandi−

datë do të propozohen si kandidatë të mundshëm për këshill të 
xhamisë”. Sipas bashkëpunëtorit në fjalë, në xhami kishte qenë 

prezent edhe molla Xhema si imam i xhamisë, i cili ishte pajtuar 
plotësisht me Abdefin Aqifin223. Këtu shihet qartë se edhe molla 

Xhema ishte që pushteti mos të ketë qasje në këshillat e xhamisë. 
Nga ana tjetër, bashkëpunëtori me nofkën “Isak” çohet dhe thotë 

se “ne kemi dilema për kryetarin e këshillit të xhamisë, Demo Aqi−
fin, i cili qëndrimet tona si këshill i xhamisë i shpërfaq në mesin e 
xhematit. Për këtë shkak kemi vendosur ta shkarkojmë nga detyra”. 

Në vazhdim shihet qartë se hetuesia do ta ndjekë personin me 

                                                            
222 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.24. 
223 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.25. 



MURTEZAN IDRIZI192 

nofkën “Penzioner”, duke trajnuar persona të tjerë të përshtatshëm 

për ta përcjellë atë224.   

Nga dokumentet arkivore vërehet se institucionet e hetuesisë e 

përcillnin punën e Bashkësisë Islame, në veçanti hoxhallarët me 
ndjenja të larta fetare e kombëtare. Është me rëndësi të vihet në 

dukje fakti se sipas burimeve policore një pjesë e ulemave bashkë−
punonin ngushtë me organet e atëhershme të UDB−së. Kështu 

kryeimami i Myftinisë së Kumanovës, Iljaz Efendiu, nga f. Mateç, 
më 17 prill 1963 ishte ftuar nga po i njëjti shërbim për disa zhvilli−

me në fshatrat e fushëgropës së Kumanovës. Qëllimi i thirrjes ishte 
vërtetimi i disa të dhënave në lidhje me fjalët dhe aktivitetet e disa 

prijësve fetarë nëpër fshatrat e Kumanovës, të cilët dëshironin re−
novimin e xhamive. Fshatrat e përmendur në këtë rast ishin: Ori−

zarja, Nikushtaku, Opaja, Likova, Llojani, Mateçi, Hotla dhe qyteti 
i Kumanovës. UDB−ja dëshironte të mësojë se nga buronte ideja 

për rinovim ose ndërtim të xhamisë dhe kush është iniciuesi i kësaj 
nisme. Në pyetjen se kush qëndron pas këtyre iniciativave, krye−

mami nga Kumanova shprehet si më poshtë: “Në rajonin e Kuma−
novës, brenda Bashkësisë Islame, ka dy grupe hoxhallarësh. Grupi i 

parë i prin vijës së Ataulla Hoxhës. Në krye të këtij grupi është 
Ferat Ibrahimi nga fshati Nikushtak, me detyrë në fshatin Ramanli 

dhe Xhemal Xhemaili nga fshati Nikushtak, me detyrë në fshatin 
Grushinë. Shokët më të afërt dhe më besnikë të këtyre dyve janë: 
Ibrahim Bajrami, Ejup Jashari, Selim Ajvazi, Memet Azizi dhe Ejup 

Abdullai... Hoxhallarët që rrjedhin nga shkolla e Ataulla Hoxhës 
gjatë ligjëratave të tyre potencojnë se ata shqiptarë që nuk kanë 

mjekra të gjata, që nuk mbajnë plis dhe që nuk i mbulojnë gratë e 

224 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.26.  



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

193

tyre me shami, nuk janë myslimanë. Të njëjtit janë kundër arsimi−

mit të femrës dhe në këtë drejtim janë shumë radikalë...”225.  

Kryeimami vazhdon të japë informata për të gjithë hoxhallarët e 

krahut të Ataullah Hoxhës, ku si shembull e merr hoxhën Ejup 
Jashari nga fshati Sllupçan, i cili – siç do të shprehet ai – në mekte−

bin e tij “i mëson 5 apo 6 fëmijë”. “Në oborrin e shtëpisë së 
Hoxhës – vazhdon Iliazi – këta fëmijë vijnë të luajnë me fëmijët e 

Hoxhës, ndërsa më vonë i merr brenda dhe ua mëson leximin e 
Kur’anit. Kështu ndodhi edhe në disa fshatra tjerë të Kuma−

novës...”226. Nga kjo del se qëllimi kryesor i UDB−së ka qenë që, 
nëpërmjet kryeimamit, të vërtetohen disa të dhëna për iniciativën e 

disa hoxhallarëve për rinovimin e xhamive, si dhe a mësojnë fëmijë 
apo jo. Grupi i dytë i hoxhallarëve ishin të gjithë të tjerët.   

Pas luftës së Dytë Botërore Xhemal Efendiu e ushtroi detyrën e 
imamit dhe mualimit në fshatin Ramanli të Kumanovës dhe një vit 

më pas kaloi si imam në fshatin Grushinë të Shkupit. Pasi doli nga 
burgu, e vazhdoi detyrën e imamit deri në vitin 1963 në fshatin 

Grushinë227. Pastaj shpërngulet në Kumanovë. Aty shtëpia e tij ishte 
shndërruar në mejtep dhe nga ky vend dolën diku 300 nxënës. 

Meqë përcillej nga pushteti, ai kishte vendosur që fëmijët t’i mësojë 
në shtëpi, që mos të bie në sy të njerëzve228.  

Aktiviteti i Xhemal Efendiut në jetën fetare nuk kishte të ndalur. 
Në një raport tjetër nga personi që punonte për shtetin, të hartuar 
më 28 prill 1964, tregohet një bisedë mes dy personave, ku njëri 

ishte imam në fshatin Mateç e tjetri nga Kumanova. Ata, mes tje−

                                                            
225 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.14. 
226 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.14. 
227 Taxhedin Bislimi, vepër e cit., fq.161. 
228 Po aty, fq.161. 



MURTEZAN IDRIZI194 

rash, bisedojnë se Xhemal Efendiu dhe Azem Hoxhan nga Kuma−

nova marrin pjesë në një ceremoni fetare dhe para të pranishmëve 
flasin për kryetarin e Bashkësisë Fetare Islame, Bedri Hamidi, për të 

cilin – siç thuhet në deklaratën e bashkëpunëtorit të UDB−së – 
“nuk angazhohet shumë për të hapur një medrese në Kumanovë, 

siç që është ajo në Prishtinë”. “Nxënësit tanë – vazhdon deklarata – 
nuk kanë të holla për të shkuar të mësojnë në Prishtinë”. Azem 

Efendiu dhe Xhemal Efendiu para masës flasin, pra, për hapjen e një 
medreseje në Kumanovë, duke e alarmuar këtë çështje. Në anën 

tjetër Azem hoxha dëshiron ta sjellë Xhemal Efendiun në Kuma−
novë si hoxhë..”229.   

Në një raport tjetër të sigurimit shtetëror thuhet se për t’u vërtetuar 
të dhënat e mësipërme, ishte i ftuar bashkëpunëtori i tyre me 

nofkën “Eni Usta”, nga i cili kërkuan të dhëna në lidhje me të 
përfolurin Xhemal Efendiu. Gjithnjë sipas deklaratës së bashkë−

punëtorit, Xhemal Efendiu “i nxiste njerëzit për të hapur një me−
drese në Kumanovë” dhe, madje, përgjegjës i kësaj medreseje do të 

ishte pikërisht vet Xhemal ef. Xhemaili. Në vazhdim bashkëpunë−
tori flet për nismëtarin tjetër, përkatësisht për Azem Hoxhën230.     

Pasi doli nga burgu, Xhemal Efendiu një kohë jetoi në fshatin e 
lindjes, e pastaj kaloi edhe në qytetin e Kumanovës. Në vitin 1986, 

bashkë me familjen, vendoset në Shkup. Vdiq më 1 mars të vitit 
1997 dhe u varros në fshatin e lindjes në Nikushtak të Kuma−
novës231.  

229 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.18. 
230 ДАРМ, 1.885, Д. 1645, стр.19-20. 
231 Taxhedin Bislimi, vepër e cit., fq.165. 



 
VEPRIMTARIA KOMBËTARE DHE FETARE E XHEMAL EFENDISË… 
 

195

Përfundimi 

Nga sa u tha më sipër, mund të konkludojmë se Xhemal Efendiu 

ishte hoxhë i përkryer dhe i devotshëm. Në çdo fshat ku e ushtroi 
detyrën e hoxhës, ai e bëri atë e bëri me zell dhe me dëshirë. Nga 

ana tjetër edhe xhemati i çdo xhamie e donte një hoxhë ashtu siç 
ishte molla Xhema.  

Në këtë tekst, me anë të burimeve arkivore, u vërtetua atdhedas−
huria e Xhemal Efendiut, si para organeve të hetuesisë, ashtu edhe 

para shokëve të idealit. Shokët nuk i tradhtoi asnjëherë dhe me 
asnjë çmim.  

Në këtë punim vërtetohet se Xhemal Efendiu ishte njeri i paepur. 
Ai asnjëherë nuk iu nënshtrua pushtetit dhe ishte i gatshëm që edhe 

jetën ta flijojë për liri. Këtë e pagoi me heqje lirie (me burg), por ai 
nuk u lëkundë nga qëndrimet e idealit për një Shqipëri Etnike.  

Edhe pasi doli nga burgu, ai vazhdoj punën si hoxhë. Atë që e 
mendonte, e thoshte pa kurrfarë hezitimi. I ftonte njerëzit në atë që 
ai besonte se është më e mirë për shoqërinë. Në këtë mënyrë nxori 

një numër të konsiderueshëm të nxënësve, që e mësuan leximin e 
Kuranit dhe mësim−besimin. Xhemal Efendiu si, në vijën kombë−

tare, edhe në atë fetare, mbetet një shembull për teologët mysli−
manë, por edhe për të tjerët. Ai i tregoi kësaj shoqërie se si duhet ta 

duam fenë dhe atdheun.  

 



196 

MUZEMIL OSMANI 
Bashkësia Fetare Islame e Republikës së Maqedonisë së Veriut 

NJË PERSONALITET I TRADITËS  
DHE I FESË NË SHËRBIM TË KOMBIT  
DHE TË MIRËQENIES SHOQËRORE 

Në letrat shqipe të karakterit islam, për shumë arsye, kryesisht të 

natyrës politike, kemi një shkëputje të gjatë kohore të mendimit 
intelektual islam. Kjo dukuri vërehet sidomos tek popullata shqip−

tare në trevat e Maqedonisë, ku, edhe pse dikur pati traditë mendi−
mi përkatës, megjithatë, për gati 70 vjet u ndërpre të menduarit dhe 

të gjykuarit publikisht sipas pikëpamjeve islame. Hoxhë Voka mund 
të konsiderohet si mendimtari i fundit mysliman para se mbi 

nënqiellin tonë të pllakos analfabetizmi dhe, pastaj, edhe ateizmi i 
cytur nga komunizmi ortodoks sllav. 

Koha e mendimit intelektual islam 

Kuadri teologjik asnjëherë nuk mungoi në trevat tona. Ai ishte i 
pranishëm gjithnjë. Popullata jonë, nga gjiri i vet, nxori mjaft dije−
tarë të devotshëm të proveniencës islame, mirëpo veprimtaria e tyre 

ishte ngushtuar dhe rrudhur gjithnjë në kuadër të predikimeve ele−
mentare islame. Më tej nuk lejohej. Opinioni islam dhe pikëpamjet 

nga këndvështrimi islam ishin të pamundshme. Çdo gjë që predi−
kohej jashtë kornizave komuniste në gjuhën shqipe dhe për shqip−

tarët, sulmohej, përndiqej dhe burgosej. Në horizont ishte tendenca 
për krijimin e “kombit komunist”, që duhej t’i vishej ekskluzivisht 

popullit shqiptar. Këtu diku duhet kërkuar arsyet e ndërprerjes së 
atij mendimi angazhues dhe të atyre përpjekjeve publike për ta 



 
NJË PERSONALITET I TRADITËS DHE I FESË NË SHËRBIM... 
 

197

kultivuar Islamin autokton dhe për ta avancuar mendimin islam e 

për ta shprehur atë në gjuhën shqipe. Censura dhe autocensura 
tashmë ishin ngritur “si policë kujdestarë” dhe ishte “institucionali−

zuar” në trurin e intelektualit shqiptar. Përpjekjet për ta neglizhuar 
këtë “polic kujdestar” do të vërehen me grupin e parë të teologëve 

tanë, që do të shkollohen në disa qendra islame të botës arabe. Por, 
edhe më tej do të pengohet mendimi islam origjinal në gjuhën 

shqipe. Nëpër ca broshura e ilmihale të kohës do të publikohen në 
gjuhën shqipe shkrime kryesisht të përkthyera nga gjuha boshnjake, 

nga gjuha arabe dhe turke. Pra, assesi të profilizohej mendimi inte−
lektual shqip i veshur me petkun islam. 

Vitet e nëntëdhjeta, kur do të përfundojë periudha komuniste, 
shqiptarët e Maqedonisë do t’i gjejë relativisht të kompletuar mirë në 

rrafshin e botës teologjike islame. Numri i studentëve të kthyer nga 
universitetet islame ishte mjaft i madh. Intelektualët e proveniencës 

islame kishin zënë vend në medresenë “Isa Beu”, nëpër organet e 
Bashkësisë Islame, si dhe nëpër xhamitë e ndryshme të vendit. Pro−

ceset e reja politike të vendit gjithsesi që e mobilizuan edhe kuadrin 
tonë teologjik. Opinionet dhe pikëpamjet islame nisën të qarkullonin 

publikisht. Pa dyshim, kishte nevojë për një profilizim të mendimit 
intelektual shqiptar, i cili do të ndikonte në përpjekjet e para publike 

për ta rifuqizuar identitetin autokton islam të shqiptarëve të vendit. 
Këtij procesi, pa dyshim, do t’i prijë Kryetari i Bashkësisë Islame të 
RM (sot: RMV), H. Sulejman ef. Rexhepi. 

Rikthimi i traditës: feja në shërbim të kombit dhe të mirëqe−
nies 

Në këtë periudhë jo vetëm që duhej guxim, por edhe strategji, si 

dhe afinitete për ta orientuar zhvillimin e jetës fetare islame në dy 



MUZEMIL OSMANI198 

kahe: për ta riorganizuar dhe për ta fuqizuar institucionalizimin e 

jetës fetare islame, si dhe për ta profilizuar dhe për ta bërë me iden−
titet burimor shqiptar tërë atë qasje islame, e cila ishte në rrezik që 

të ngjyrosej me elemente joautoktone. 

Paraqitjet publike, të shpeshta, si dhe tepër të guximshme, të H. 

Sulejman ef. Rexhepit, e detyruan edhe politikën zyrtare shtetërore 
që të ketë më shumë kujdes ndaj Islamit dhe myslimanëve të ven−

dit. Ky guxim prej intelektuali të lartë islam ua hapi shtegun edhe 
bashkëpunëtorëve të tjerë të tij, të cilët, duke publikuar herë pas 

here vështrime islame, dhanë kontributin e tyre drejt të menduarit 
më shkencërisht, si dhe drejt ballafaqimit me problemet e shumta 

shkencore islame. Jeta fetare islame, bashkë me mendimin islam 
autokton, po zhvillohej gjithnjë e më shumë. 

Pra, me H. Sulejman ef. Rexhepin u ngrit ajo urë lidhëse e men−
dimit tradicional islam me mendimin bashkëkohor e intelektual, i 

cili pa dyshim që ishte në funksion të zgjidhjeve edhe të shumë 
problemeve kombëtare në vend. Tradita e teologëve shqiptarë, për 

të dhënë kontribut drejt zgjidhjeve të problemeve kombëtare, mori 
hov edhe më të madh sidomos me daljen në skenë të efendi Rex−

hepit si lider fetar i myslimanëve të Maqedonisë. 

Opinionet e tij, pikëpamjet e tij, qasjet e tij në zgjidhjen e proble−

meve fetare e kombëtare, pa dyshim që kanë lënë gjurmë të pashl−
yeshme gjatë kësaj kohe dhe gjatë tërë historisë kombëtare. I cituar 
dhe i respektuar jo vetëm në botën shqiptare, por edhe më gjerë, 

H. Sulejman ef. Rexhepi do të bëhet model i mendimtarit origjinal 
dhe vizionar. 

Filozofia fetare e efendi Rexhepit është “ta ruajmë dhe ta kulti−
vojmë Islamin burimor shqiptar”, ndërsa filozofia politike e tij është 



 
NJË PERSONALITET I TRADITËS DHE I FESË NË SHËRBIM... 
 

199

që “pa fe nuk ka atdhe”, dy filozofi këto që pa dyshim përbëjnë 

shkollën që bart emrin e Sulejman Rexhepit. 

Këto dy filozofi tashmë i kanë kornizat e veta, i kanë kopertinat e 

veta, që do të thotë se janë përmbledhur dhe përfshirë në disa tituj 
librash. 

Sulejman efendi Rexhepi, si Kryetar i Bashkësisë Islame të Maqe−
donisë së Veriut, është një lidership i gjallë, një model lideri që 

inspiron udhëheqje të përkryer drejt zgjidhjes së shumë probleme−
ve, qofshin ato fetare ose kombëtare. 

Koha e “anonimatit absolut” 

Debati, mendimi ndryshe, shprehja e mendimit alternativ, 
kundërshtimi i pikëpamjeve, ofertat avancuese, gjithnjë garantojnë 

perspektivë të suksesshme dhe sigurojnë kapjen e majave të suksesit. 
Kur ky “konfliktualitet pozitiv” zhvillohet brenda komunitetit, 

atëherë pa dyshim se ngrihet një shoqëri e shëndoshë. Fundja, ky 
do të duhej të ishte synim i çdo elite, i çdo lideri, i çdo udhëheqësi. 

Në shoqëritë që lëngojnë nga “fatkeqësia multietnike”, e shkaktuar 

nga zhvillimi i koncepteve megalomane, kemi pastaj tjerrjen e teo−
rive të konspiracionit, sepse perspektiva shikohet pikërisht nga apa−

rati me dioptri konspirative. Për t’u zhvilluar ky sistem që rrënon 
çdo vlerë të multinacionalitetit dhe të multikulturalizmit, duke e 

imponuar “më të madhin”, kjo më së lehti arrihet përmes prod−
himit dhe instalimit të lojtarëve që do të gëzojnë jo vetëm përkrah−

je absolute institucionale, por, nëse e do nevoja, edhe “anonimatin 
absolut” (kur të njeh pushteti me emër e mbiemër, lëvozhga e 

anonimitetit ngjan në cipën e qepës). Kjo metodologji diversante e 
pushtetit në kohë paqeje aplikohet me qëllim të zvetënimit të 



MUZEMIL OSMANI200 

peshës së liderit të një komuniteti intelektual, politik e fetar, por 

edhe të vënies nën kontroll të veprimtarive të subjekteve gjegjëse. 
Synimi nuk ngel vetëm në këto suaza të ngushta, por qëllimi final 

është konfliktualiteti negativ, përplasjet fizike, shkaktimi i sjelljeve 
ekstremiste, e deri te lëkundja e themeleve të një subjekti të cak−

tuar, me qëllim të intervenimit të pushtetit për ta zgjidhur situatën. 
Pra, duke tentuar pushteti që të marrë fytyrën e “shpëtimtarit”, në 

fakt e maskon fytyrën e vet të vërtetë prej armiku të përbetuar 
kundër të gjithë atyre që nuk i nënshtrohen ideologjisë së pushtetit. 

Sukseset e Ef. Rexhepit 

Sukseset e tij konsistojnë: 

– në sigurimit e qindra bursave për shkollimin e lartë të kuadrit

tonë nëpër universitete e qendra të ndryshme islame;

– në përpjekjet permanente drejt zhvillimit dhe të kultivimit të

Islamit tradicional dhe autokton, të atij Islami që na e lan trashë−
gim të parët tanë;

– në apelin gjithnjë e më të fuqishëm për shkollimin e femrës mys−

limane deri në instancat më të larta arsimore; 

– në koordinimin e punëve me të gjitha subjektet politike të bllo−

kut mysliman, të cilat në programet e tyre partiake nënvizonin 
ruajtjen e trashëgimisë shpirtërore islame, si dhe avancimin e 

jetës fetare islame; 

– në përkrahjen e gjithanshme për themelimin e universitetit të

parë në gjuhën shqipe në Maqedoninë e Veriut, të Universitetit
të Tetovës;



 
NJË PERSONALITET I TRADITËS DHE I FESË NË SHËRBIM... 
 

201

– në dhënien e kontributit vetëmohues në ngritjen e Medresesë “Isa 

Beu”; 

– në themelimin dhe në ngritjen e objektit të Fakultetit të Shken−

cave Islame në RMV; 

– në disperzimin e paraleleve për femra e për djem të kësaj medrese 

në disa qendra të Maqedonisë së Veriut; 

– në hedhjen e gurit themeltar për mbi 100 xhami anekënd territo−

rit; 

– në menaxhimin e krizave humanitare për mbi 20 mijë myslimanë 

nga Bosnja dhe për mbi 300 mijë shqiptarë nga Kosova; 

– në menaxhimin e krizës humanitare gjatë konfliktit në Maqedo−

ninë e Veriut në vitin 2001; dhe, mbi të gjitha,  

– në kultivimin dhe përhapjen e mendimit intelektual e akademik 

mbi çështjet islame te popullata jonë, mbi ruajtjen dhe forcimin 
e unitetit tonë fetar e kombëtar dhe, si rrjedhojë e këtij angaz−

himi, në devalvimin e lojërave të dyshimta, në zbërthimin e tyre, 
si dhe në neutralizimin e të gjithë lojtarëve të shërbimeve të 

ndryshme të vendit dhe të infiltruar nga jashtë. 

Inicimi dhe kontributi i H. Sulejman ef. Rexhepit për organizimin 

dhe mbajtjen e një konferencë në hapësirat e Medresesë “Isa Beu” 
me titull “Shqiptarët e Maqedonisë”, do të jetë halë e përjetshme 

në sytë e çdo pushtetari antishqiptar.  

 

 

 



BOTUES: 
INSTITUTI I TRASHËGIMISË SHPIRTËRORE  
E KULTURORE TË SHQIPTARËVE – SHKUP 
FAKULTETI I SHKENCAVE ISLAME – SHKUP  

SCUPI, vëllimi 27 – 2019 

Kryeredaktor: Dr. Zeqirija Ibrahimi 
Përgjegjës i botimit: Dr. Sevdail Demiri 

Redaktor teknik: Naser Fera 

Shtypi: Focus Print – Shkup 
Tirazhi: 500 copë 

Ky vëllim i ‘Scupi−t’ botohet me vendimin e Këshillit  
të ITSHKSH−Shkup nr. 0201−09/2 të datës 14.01.2019 

CIP - Каталогизација во публикација 
Национална и универзитетска библиотека "Св. Климент Охридски", Скопје 

323.1(=18):28(497.7)(082) 

         ROLI i islamit në mbrojtjen e identitetit shqiptar në Maqedoni : 
(konferenca mbajtur më 13 qershor 2019) / [kryeredaktor Zeqirija 

Ibrahimi]. - Shkup : Instituti i trashëgimisë shpirtërore e kulturore të 
shqiptarëve, 2019. - 202 стр. : илустр. ; 21 см. - (Biblioteka Scupi ; v 27) 

Фусноти кон текстот 

ISBN 978-608-4653-98-1 

а) Албански идентитет - Заштита - Улогата на исламот - Македонија - 
Зборници 

COBISS.MK-ID 111015946 


